
 Volume 6 nomor 2 Juni 2025 
Available online at https://ejournal.stit-almubarok.ac.id/index.php/DIMAR  

Email: dimar@stit-almubarok.ac.id | EISSN: 2579-3683 | Published by Sekolah 
Tinggi Ilmu Tarbiyah Al Mubarok Lampung Tengah 

 

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam 
Open access under Creative Commons Attribution 4.0 International Licence. 
(CC-BY)  

 

Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0: Studi Analisis Pemikiran 
Ibnu Miskawaih 

 
Irhas Sabililhaq1, Raisa Zuhra Salsabila Awaluddin2, Sofwatun Nida3 

 
1UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia, Email: billyirhas220800@gmail.com  

2UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia, Email: raisazuhra9@gmail.com  
3UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia, Email: sofwatunnida2605@gmail.com  

 
 
 

Abstract: The issue of moral decline in the generation of the nation post-globalization, with 
its various life implications, calls for the development of an adaptive and inclusive concept 
in the field of education. This study aims to explore Ibn Miskawaih's ideas and their 
relevance in the context of Education 5.0. It is a qualitative study that uses a library research 
method, with primary sources including a book by Ibn Miskawaih and secondary sources 
consisting of various journal articles. Data were gathered from a range of books and articles, 
then analyzed through content analysis techniques. The findings indicate that Ibn 
Miskawaih, a prominent Islamic philosopher of the Buwayhi Dynasty during the Abbasid 
era, contributed significantly to the philosophy of human beings. He believed that humans 
consist of two essential components: the physical body and the soul, both of which are 
interconnected in shaping a 'wholesome human' with good morals. Ibn Miskawaih's ideas 
remain relevant to modern Islamic education, aligning with the educational goals outlined 
in the National Education System Law (UU Sidiknas) Article 1 of 2003. He argued that 
moral education should be rooted in the doctrine of moderation and carried out through 
habituation, where repeated actions eventually shape a child’s or learner’s character. 
Therefore, every individual has the potential to develop good morals through proper 
education and guidance. 

  
Keywords: Dialectics, Era 5.0, Ibnu Miskawaih, Education. 

 
 

 

 

 

 

 

 

DOI: 10.58577/dimar.v6i2.305  

https://ejournal.stit-almubarok.ac.id/index.php/DIMAR
mailto:dimar@stit-almubarok.ac.id
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1556871165
https://www.stit-almubarok.ac.id/
https://www.stit-almubarok.ac.id/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:billyirhas220800@gmail.com
mailto:raisazuhra9@gmail.com
mailto:sofwatunnida2605@gmail.com
https://doi.org/10.58577/dimar.v6i2.305


Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida. 

229 
 

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683   | 

PENDAHULUAN 
Adanya kehadiran arus globalisasi yang penuh dengan gejolak problematika dan berbagai 

macam budaya asing turut membawa dampak kepada dunia pendidikan yang dihadapkan 
dengan suatu krisis yang disebut dekadensi moral. Dekadensi moral atau biasa disebut krisis 
akhlak adalah suatu kondisi dimana generasi tidak memiliki etika, adab, perilaku dan budaya 
yang baik dan benar sesuai dengan norma dan nilai-nilai luhur adat-istiadat bangsa.1 Padahal 
urgensi akhlak adalah dapat menjadikan seseorang mulia dan terhormat, begitupun sebaliknya 
jika seseorang tidak memiliki akhlak mulia maka dirinya akan menjadi terhina.  

Pendidikan Islam tidak hanya bertugas menyampaikan materi keagamaan secara teoritis, 
tetapi juga memikul tanggung jawab besar dalam membentuk karakter peserta didik.2 Dengan 
mengintegrasikan nilai-nilai filsafat dalam etika dan moral, pendidikan Islam diharapkan 
mampu membangun kesadaran diri, kecerdasan emosional, dan integritas moral yang kuat dalam 
diri generasi muda. Dengan begitu, remaja tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga 
memiliki kepribadian luhur yang dapat membentengi mereka dari berbagai bentuk 
penyimpangan moral yang merusak masa depan. 

Terkait hal ini, salah satu filsuf ternama Ibnu Miskawaih (932-1030 M) telah merumuskan 
pemikiran-pemikiran mengenai filsafat etika dalam karyanya. Spirit dari Ibnu Miskawaih adalah 
memadukan antara ajaran-ajaran Islam dengan nilai-nilai filsafat dan menerapkannya ke dalam 
dunia pendidikan. Karena itu, pemikiran Ibnu Miskawaih masih menjadi bahan rujukan dan 
referensi yang relevan bagi pendidikan Islam saat ini, sebab periode Islam klasik telah 
membuktikan bahwa Islam dapat mencapai masa keemasannya.  

Dekadensi moral merujuk pada kondisi kemerosotan moral yang menunjukkan bahwa 
individu atau kelompok tidak lagi mematuhi aturan dan norma yang berlaku dalam masyarakat. 
Penurunan moral di kalangan remaja, atau yang sering disebut sebagai dekadensi moral, tidak 
terlepas dari dampak perkembangan teknologi informasi dan komunikasi yang semakin maju. 
Media massa, baik elektronik maupun cetak, yang seharusnya berfungsi sebagai sarana 
pembinaan dan edukasi bagi masyarakat, terkadang justru berkontribusi menjadi pemicu 
terjadinya dekadensi moral pada remaja.3  

Salah satu bukti nyata dari krisis moral atau dekadensi akhlak yang masih melanda bangsa 
Indonesia adalah semakin maraknya berbagai tindak kejahatan dan perilaku menyimpang yang 
dilakukan oleh kalangan remaja.4 Meskipun masih berada di usia sekolah, tidak sedikit dari 
mereka yang terlibat dalam kasus pembegalan, pencurian, perampokan, pembunuhan, tawuran 
antarpelajar, perundungan (bullying), hingga perilaku seksual bebas, perzinahan, dan praktik 

                                                           
1 Moch Rizal Fuadiy and Siti Novia Rohmah, “Relationship of the Islamic-Religious-Education Subjects and Covid-
19 Pandemic Atmosphere To Student’S Religiosity,” Transformasi 14, no. 2 (2021): 85–94, 
https://doi.org/10.5281/zenodo.5832181. 
2 Rara Salsabila and Hendra Haeruddin, “Tantangan Dan Inovasi Guru Dalam Pembelajaran PAI Di TK Kenanga 
Balikpapan,” Journal of Educational Research and Practice 2, no. 1 (March 21, 2024): 60–72, 
https://doi.org/10.70376/jerp.v2i1.92. 
3 Listari, “Dekadensi Moral Remaja (Upaya Pembinaan Moral oleh Keluarga dan Sekolah),” J-PSH 12, no. 1 (2021). 
4 M. Shoffa Saifillah Al Faruq et al., “Enhancing Educational Quality through Principals’ Human Resources 
Management Strategies,” AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan 16, no. 2 (June 25, 2024): 1108–17, 
https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i2.5042. 



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 … 

230 
 

|   DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025 

aborsi. Fenomena ini menimbulkan kekhawatiran yang mendalam akan masa depan generasi 
muda yang seharusnya menjadi tulang punggung bangsa. 

Data yang dihimpun dari Badan Kependudukan dan Keluarga Berencana Nasional 
(BKKBN) menunjukkan bahwa gejala kenakalan remaja telah mencapai taraf yang 
mengkhawatirkan. Salah satu bentuk dari dekadensi tersebut terlihat dari tingginya angka 
pernikahan dini di kalangan remaja. Banyak anak usia sekolah yang terpaksa menikah karena 
berbagai faktor, mulai dari tekanan sosial hingga kehamilan di luar nikah, yang pada akhirnya 
memengaruhi masa depan mereka. 

Tak hanya itu, perilaku seks pranikah yang semakin merebak juga berkontribusi besar 
terhadap meningkatnya kasus kehamilan yang tidak diinginkan. Ketidaksiapan mental dan fisik 
para remaja dalam menghadapi kehamilan berujung pada keputusan tragis, yaitu melakukan 
aborsi. BKKBN mencatat terdapat sekitar 2,4 juta kasus aborsi setiap tahunnya, dan yang 
mencengangkan, 700 hingga 800 ribu kasus di antaranya melibatkan remaja. Ini menjadi 
indikator bahwa krisis moral dan ketidaktahuan terhadap kesehatan reproduksi telah membawa 
dampak serius terhadap kesejahteraan generasi muda. 

Kondisi ini semakin diperparah dengan tingginya angka kematian ibu (Maternal Mortality 
Rate/MMR) yang mencapai 343 per 100.000 kelahiran. Jika dijabarkan lebih lanjut, angka 
tersebut berarti sekitar 17.000 ibu meninggal setiap tahun, atau 1.417 per bulan, dan 47 per 
hari. Banyak dari kasus ini merupakan akibat langsung dari komplikasi kehamilan dan 
persalinan yang dialami oleh ibu muda, termasuk remaja, yang secara biologis belum siap untuk 
menjalani proses tersebut. 

Masalah kesehatan lain yang turut menghantui remaja adalah penyebaran HIV/AIDS. 
Hingga kini, tercatat 1.283 kasus HIV/AIDS, dengan perkiraan total sekitar 52.000 orang yang 
telah terinfeksi. Lebih dari 70% di antaranya merupakan remaja, yang menandakan adanya 
fenomena gunung es—dimana angka yang tercatat hanyalah sebagian kecil dari kasus yang 
sebenarnya ada. 

Tak kalah memprihatinkan adalah maraknya penyalahgunaan minuman keras dan 
narkoba di kalangan remaja. Menurut data, sekitar 3,2 juta orang atau 1,5% dari populasi remaja 
terlibat dalam penyalahgunaan zat adiktif ini. Dari angka tersebut, 69% merupakan pengguna 
reguler, sedangkan 31% telah menjadi pecandu aktif. Proporsi penyalahguna laki-laki jauh lebih 
tinggi, yakni 79%, sementara 21% sisanya adalah perempuan. Fenomena ini menjadi ancaman 
serius bagi kualitas generasi penerus bangsa. 

Melihat gambaran tersebut, dapat disimpulkan bahwa kondisi moral remaja Indonesia saat 
ini tengah berada di titik yang mengkhawatirkan. Fakta-fakta ini menjadi bahan evaluasi penting 
bagi semua pihak yang terlibat dalam proses pendidikan, terutama pendidikan Islam. Dunia 
pendidikan harus segera mengambil langkah nyata untuk menanggulangi krisis ini, salah satunya 
melalui internalisasi nilai-nilai filsafat, etika, dan moral dalam proses pembelajaran. 

Ibnu Miskawaih adalah seseorang yang juga menjadi inspirasi Muhammad Abduh, salah 
satu tokoh pembaharu dalam dunia pendidikan Islam dalam model pengajaran akhlaknya di 

rumah. Salah satu kitab karya Ibnu Miskawaih yaitu Tahdzib Al-Akhlak menjadi rujukan bagi 



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida. 

231 
 

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683   | 

Muhammad Abduh.5 Dengan demikian, dianalisisnya pemikiran para filsuf dalam hal 
akhlak/etika dimaksudkan agar ke depannya dapat diambill konsep pendidikan yang layak untuk 
diterapkan kembali guna terciptanya masyarakat yang lebih beradab.  

Penelitian ini, tentu memiliki kemiripan dengan penelitian-penelitian sebelumnya. 

Seperti, milik Muilatul Maghfiroh berjudul, “Pendidikan Akhlak Menurut Kitab Tahzib Al-Akhlaq 

Karya Ibnu Miskawaih”,6 “Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih dan Imam Al-Ghazali dan Relevansinya 

dengan Pendidikan Karakter di Indonesia” milik Ahmad Busroli,7 “Pemikiran Filsafat Manusia Ibnu 

Miskawaih: Telaah Kritis Atas Kitab Tahdzib Al-Akhlaq” karya Syamsul Bakri,8 “Akhlak Islam 

Menurut Ibnu Miskawaih” karya Akilah Mahmud,9 “Dialektika Pendidikan Akhlak dalam Pandangan 

Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali” karya Benny Prasetya,10 dan “Pendidikan Karakter: Analisa 

Pemikiran Ibnu Miskawaih” karya Harpan Reski Mulia.11  
Dari penelitian-penelitian tersebut terdapat persamaan mengenai pembahasan yang 

dilakukan adalah seputar pemikiran Ibnu Miskawaih, khususnya dalam ranah akhlak dan moral 

serta mendasarkan sumber primernya dengan kitab karya Ibnu Miskawaih, yaitu Tahdzib Al-

Akhlak. Sedangkan perbedaan mengenai bahwa dalam pembahasannya terdapat tambahan, yaitu 
mengenai relevansi dan korelasinya dengan pendidikan di era 5.0 secara umum di samping 
pendidikan akhlak, moral, dan pendidikan Islam.12 Selain itu, pada beberapa penelitian 
pendahulu juga terdapat perbandingan pemikiran Ibnu Miskawaih dengan milik Al-Ghazali, 
sedangkan peneliti lebih terfokus pada pemikiran milik Ibnu Miskawaih saja. 

Meskipun telah banyak penelitian yang membahas pemikiran Ibnu Miskawaih dalam 
konteks pendidikan akhlak, sebagian besar studi tersebut masih berfokus pada deskripsi 
konseptual atau perbandingan dengan tokoh lain, serta belum secara mendalam mengaitkannya 
dengan konteks dan tantangan pendidikan pada era disrupsi digital, khususnya era society 5.0. 
Penelitian ini hadir untuk mengisi celah tersebut dengan mengkaji lebih spesifik pemikiran etika 
Ibnu Miskawaih secara filosofis dan mengkorelasikannya secara kritis dengan kebutuhan 
pengembangan karakter peserta didik dalam dinamika pendidikan Islam kontemporer. Urgensi 
dari penelitian ini terletak pada kebutuhan mendesak akan model pendidikan moral yang adaptif 
terhadap tantangan zaman, namun tetap berakar pada nilai-nilai klasik yang otentik dan telah 

                                                           
5 Nur Hamim, “Pendidikan Akhlak: Komparasi Konsep Pendidikan Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali,” Ulumuna: 
Jurnal Studi Keislaman 18, no. 1 (2014), https://doi.org/10.20414/ujis.v18i1.151. 
6 Muliatul Maghfiroh, “Pendidikan Akhlak Menurut Kitab Tahzib Al-Akhlaq Karya Ibnu Miskawaih,” Tadris: Jurnal 
Pendidikan Islam 11, no. 2 (2016), https://doi.org/10.19105/tjpi.v11i2.1169. 
7 Ahmad Busroli, “Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih dan Imam Al-Gazali dalam Pendidikan Karakter di 
Indonesia,” Islamic Religion Teaching and Learning Journal 4, no. 2 (2019): 238. 
8 Syamsul Bakri, “Pemikiran Filsafat Manusia Ibnu Miskawaih: Telaah Kritis atas Kitab Tahdzib Alakhlaq,” Al-A’raf : 
Jurnal Pemikiran Islam dan Filsafat 15, no. 1 (2018): 147, https://doi.org/10.22515/ajpif.v15i1.1102. 
9 Akilah Mahmud, “Akhlak Islam Menurut Ibnu Miskawaih,” Jurnal Aqidah 6, no. 1 (2018), 
https://doi.org/10.55936/mauizhah.v8i2.4. 
10 Benny Prasetiya, “Dialektika Pendidikan Akhlak dalam Pandangan Ibnu Miskawaih dan Al-Gazali,” Intiqad: Jurnal 
Agama Dan Pendidikan Islam 10, no. 2 (2018): 249–67, https://doi.org/10.30596/intiqad.v10i2.2381. 
11 Harpan Reski Mulia, “Pendidikan Karakter Analisis Pemikiran Ibnu Miskawaih,” Jurnal Tarbawi : Jurnal Ilmu 
Pendidikan 15, no. 1 (2019), https://doi.org/10.23971/mdr.v2i1.1402. 
12 Indri Via Yunita Sari, Estiti Rifngatul Kamila, and Nur Kholis, “Transformasi Model Pengembangan Kurikulum 
Pendidikan Islam Menuju Era Society 5,0,” Journal of Educational Research and Practice 1, no. 1 (November 15, 2023): 
28–43, https://doi.org/10.70376/jerp.v1i1.26. 



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 … 

232 
 

|   DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025 

teruji sejarah. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi baru 
dalam khazanah pemikiran pendidikan Islam, khususnya dalam merumuskan strategi 
pendidikan akhlak yang relevan dengan perkembangan teknologi dan kompleksitas kehidupan 
modern. 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian yang digunakan dalam artikel ini bersifat kualitatif, yaitu penelitian berbasis 
kondisi alami yang bertujuan untuk mendeskripsikan fenomena yang terjadi dengan 
memanfaatkan metode yang relevan.13 Peneliti juga menerapkan pendekatan studi pustaka 

(library research), yaitu suatu upaya untuk merangkum secara tertulis berbagai artikel dari jurnal, 
buku, dan dokumen lainnya yang memuat teori serta informasi terkait, baik dari masa lalu 
maupun masa kini. Metode ini mengelola sumber-sumber tersebut dengan mengelompokkan ke 
dalam topik dan dokumen yang relevan.14 

Karena penelitian ini menggunakan metode studi literatur, pengumpulan data dilakukan 
melalui berbagai buku dan artikel jurnal dengan membandingkan satu sumber dengan sumber 
lainnya. Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan metode analisis konten, yang 
diinterpretasikan secara kontekstual melalui pendekatan deduktif atau analisis konten terarah 

(directed content analysis). Tujuan dari proses ini adalah memberikan pemahaman yang 
menyeluruh terhadap konten yang dikaji, dengan menitikberatkan pada makna utama atau 
esensial yang sejalan dengan pertanyaan penelitian, tujuan, serta kerangka konseptualnya.15 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Biografi Ibnu Miskawaih 

Ibnu Miskawaih memiliki nama asli Ahmad Ibnu Muhammad Ibnu Ya’qub Ibnu 
Miskawaih. Ia merupakan generasi pertama filsuf muslim yang mendalami bidang filsafat 
etika/akhlak. Ibnu miksawaih memiliki nama lain Abu ‘Ali dan Laqab Al-Khazin dan hidup 
pada masa Bani Abbasiyah tepatnya pada pemerintahan Buwayhiyah (632-1032 M).16 Ibnu 
Miskawaih lahir pada abad pertengahan, tepatnya 932 M dan wafat pada tahun 1030 M. 
Sepanjang hidupnya, ia dikenal sebagai ahli bahasa, dokter, sejarawan, sekretaris, bendahara, dan 
pendidik keturunan para pemuka Dinasti Buwaihi. Karena itu, nama Ibnu Miskawaih tidaklah 
asing di kalangan para penguasa, sebab memiliki keterikatan hubungan dengan mereka dan para 
ilmuwan pada saat itu, seperti Jabir Ibnu Hayyan, Yahya Ibnu ‘Adi, dan Ibnu Sina.17 

                                                           
13 Norman K. Denzin and Yvonna S. Lincoln, Qualitative Research, Synthese, vol. 195 (New York: SAGE Publications, 
2018), https://doi.org/10.1007/s11229-017-1319-x. 
14 Bakhrudin All Habsy, “Seni Memehami Penelitian Kuliatatif dalam Bimbingan dan  Konseling : Studi Literatur,” 
JURKAM: Jurnal Konseling Andi Matappa 1, no. 2 (2017): 90, https://doi.org/10.31100/jurkam.v1i2.56. 
15 Zainuddin Muda Z Monggilo, “Analisis Konten Kualitatif Hoaks dan Literasi Digital dalam @Komikfunday,” 
Interaksi: Jurnal Ilmu Komunikasi 9, no. 1 (2020): 1–18, https://doi.org/10.14710/interaksi.9.1.1-18. 
16 Alimatus Sa’adah and M. Farhan Hariadi, “Pemikiran Ibnu Miskawaih (Religius-Rasional) tentang Pendidikan 
dan Relevansinya di Era Indsutri 4.0,” Jurnal Penelitian Keislaman 16, no. 1 (2020): 16–30, 
https://doi.org/10.20414/jpk.v16i1.1746. 
17 Dewi, Akhlak dan Kebahagiaan: Menapaki Jalan Filosofis Ibnu Miskawaih (Zahir Publishing, 2022). 



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida. 

233 
 

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683   | 

Di balik nama Ibnu Maskawaih, tersemat sebutan filsuf moralis dikarenakan karya-
karyanya tak luput dari pembahasan mengenai akhlak. Seluruh karyanya berjumlah 41 buah 
terdiri dari buku dan artikel. Dalam perhatiannya, Maskawaih tak hanya menaruh terhadap etika 
tetapi juga ajaran-ajaran moral yang tinggi.  Diantara buku karya Ibnu Miskawaih dalam bidang 

akhlak/etika antara lain Tahdzib Al-Akhlaq, Tajarib Al-Umam, Ta’qub Al-Himam, Thaharat Al-Nafs, 

Al-fawz Al-Akbar, dan Tartib Al-Sa’adat.18  
Ibnu Miskawaih dalam pemikirannya banyak merujuk kepada para filsuf Yunani misalnya 

Plato dan Aristoteles kemudian diharmonisasikannya dengan nilai-nilai hukum Islam. Misalnya 
pemikiran Aristoteles mengenai kebahagiaan sebagai puncak kebaikan manusia, yang dirinci 
lebih lanjut oleh Ibnu Miskawaih menjadi kebahagiaan sebagai akhir dari implementasi 
kekhalifahan. Sebuah posisi yang dimiliki manusia sebagai hasil dari evolusi kosmik, yang 
diperoleh berkat keunggulan sifat khasnya, yakni kemampuan bernalar.19 Menurut Miskawaih, 
jiwa manusia memiliki kecenderungan yang sejalan dengan sifat-sifat utama yang dimilikinya. 
Sifat-sifat utama ini terbagi menjadi tiga, yaitu keberanian, keinginan, dan kemampuan bernalar. 
Sementara itu, jiwa juga memiliki tiga keutamaan, yaitu kesederhanaan, keberanian, dan 
kebijaksanaan.20   

 
Konseptualisasi Pendidikan Akhlak Perspektif Ibnu Miskawaih 

Konsep Hakikat Manusia sebagai Landasan Filsafat Moral Ibnu Miksawaih 
Dalam filsafat Ibnu Miksawaih, manusia memiliki struktur badan dan jiwa yang keduanya 

memiliki perbedaan signifikan kaitannya dalam pembentukan akhlak. Badan merupakan 
substansi material sedangkan ruh adalah substansi immaterial sehingga perbuatan yang 
dihasilkan oleh badan berbeda dengan perbuatan yang dihasilkan oleh jiwa. Hal itu dikarenakan 
daya pengenalan jiwa tidak harus didahului pengenalan inderawi (badan).21  

Ibnu Miskawaih membagi substansi immaterial manusia menjadi tiga jenis, yaitu jiwa 

intelektual (al-quwwah al-nathiqah), jiwa emosional (al-quwwah al-ghadabiyyah), dan jiwa instingtif 

atau hewani (al-quwwah asy-syahwiyah). Jiwa intelektual, yang diidentifikasi sebagai al-quwwah al-

nathiqah, dianggap sebagai substansi yang melampaui tubuh fisik dan indrawi, berperan sebagai 
pengarah atau pembimbing tubuh manusia. Ibnu Miskawaih menekankan pentingnya menjaga 
keseimbangan di antara ketiga jenis jiwa ini agar tidak saling merusak atau mengganggu fungsi 
satu sama lain.22  

Ibnu Miskawaih menegaskan, bahwa al-quwwah al-nathiqah adalah jiwa yang dapat 
membangun peradaban besar bagi umat manusia, sebab di dalamnya selalu terdapat 

pertimbangan-pertimbangan setiap perbuatan manusia. Sedangkan al-quwwah al-ghadabiyyah (jiwa 

                                                           
18 Dina Khairiah and Ali Wardhana Manalu, “Filsafat Paud: Kajian Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih,” Buhuts Al-
Athfal: Jurnal Pendidikan dan Anak Usia Dini 1, no. 1 (2021): 32–46, https://doi.org/10.24952/alathfal.v1i1.3863. 
19 Faisal Abdullah, “Konsepsi Ibnu Miskawaih tentang Moral, Etika, dan Akhlak serta Relevansinya bagi Pendidikan 
Islam,” JRTIE: Journal of Research and Thought of Islamic Education 3, no. 1 (2020): 1–21. 
20 Abdullah. 
21 Andini Tiara Almunawaroh, “Konsep Manusia Sempurna Perspektif Ibnu Miskawaih (Telaah Buku Tahdzib Al-
Akhlak),” Jurnal Riset Agama 2, no. 3 (2022): 108–21, https://doi.org/10.15575/jra.v2i3.17988. 
22 Ramli and Noer Zamzami, “Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih (Studi Kitab Tahdzib Al-Akhlak),” Jurnal 
Sustainable 5, no. 2 (2022). 



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 … 

234 
 

|   DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025 

amarah) dan jiwa syahwiyah tak memiliki kelebihan apapun sebab terdapat pula pada makhluk 

lain (hewan). Meski demikian, jiwa amarah dan syahwiyah jika dikendalikan dengan semestinya 
dapat memiliki keutamaan.23 

Ibnu Miskawaih selanjutnya menyatakan bahwa manusia hanya dapat disebut sebagai 
manusia apabila memiliki satu kesatuan jiwa dan badan. Badan sebagai substansi material adalah 
penopang wujud manusia yang bersifat empiris, menempati ruang dan waktu. Badan cenderung 
menyukai hal-hal yang sifatnya inderawi, karenanya ia tidak mampu memutuskan benar-salahnya 
suatu hal yang telah diperoleh dan dilakukannya.24 Badan dan jiwa dalam perspektif Miskawaih, 
meski berbeda secara substansial tetapi memiliki hubungan yang erat. Keterpaduan antara badan 
dan jiwa dalam fungsionalnya akan menciptakan kehidupan dalam diri manusia, demikian pula 
apabila jiwa dan badan tak memiliki keterpaduan maka akan menimbulkan kematian.25 Dengan 
demikian, apa yang terjadi pada jiwa akan mempengaruhi keadaan badan begitupun sebaliknya. 

Pada skema pembagian jiwa seperti di atas, Ibnu Miksawaih menyebut istilah jiwa dengan 

terma ‘fakultas’, yang selanjutnya dibagi menjadi tiga yaitu al-quwwah al-nathiqah sebagai fakultas 

raja, al-quwwah al-ghadabiyyah dan al-quwwah asy-syahwiyah sebagai fakultas binatang buas.26 
Menurut Ibnu Miskawaih, fakultas raja menjadi pembeda sekaligus kelebihan manusia diantara 
makhluk lainnya dan mampu membekali manusia untuk membangun peradaban. Ibnu 
Miskawaih menambahkan, bahwa fakultas berpikir ini akan berkembang dengan baik apabila 
senantiasa dimaksimalkan potensinya untuk memperoleh ilmu pengetahuan dan 
menghindarkan diri dari hal-hal badaniyah, sehingga orang yang bijak adalah orang yang dapat 
menjadikan fakultas raja-nya menjadi pengendali syahwat dan amarahnya.27  

Selanjutnya adalah fakultas amarah atau fakultas binatang buas. Tingkatan fakultas ini 
berada di tengah-tengah antara fakultas raja dan fakultas syahwiyah. Perbuatan yang timbul dari 
jiwa amarah dapat berupa berani menghadapi bahaya, marah, ingin berkuasa, menghargai diri, 
dan menginginkan penghormatan. Dalam pandangan Miskawaih, fakultas ini tak perlu 
dimatikan, melainkan dikendalikan dengan semestinya. Manusia memiliki rasa amarahnya 
masing-masing, tetapi yang berhasil mengendalikannya itulah manusia yang mulia.28 

Setelah melalui fakultas raja dan amarah, tingkatan terendah yaitu fakultas syahwiyah. Daya 

nafsu (syahwiyah) adalah istilah yang mengacu pada dorongan biologis manusia. Dalam konteks 
ini, kecenderungan manusia lebih condong pada sifat-sifat kebinatangan. Daya ini lebih terpusat 
pada dorongan untuk memenuhi kebutuhan hidup serta mencari kepuasan indrawi, seperti 
makan, minum, hubungan seksual, dan sebagainya. Menurut Ibnu Miskawaih, jika seseorang 
hanya mengikuti dorongan yang berasal dari daya nafsu ini, mereka cenderung mengembangkan 
sifat-sifat negatif seperti kesombongan, tipu daya, kepengecutan, dan karakter serupa lainnya.29 

                                                           
23 Bakri, “Pemikiran Filsafat Manusia Ibnu Miskawaih: Telaah Kritis Atas Kitab Tahdzib Alakhlaq.” 
24 Bakri. 
25 Miskawaih, Menuju Kesempurnaan Akhlak: Buku Dasar Pertama Tentang Filsafat Etika (Mizan, 1994). 
26 Miskawaih. 
27 Bakri, “Pemikiran Filsafat Manusia Ibnu Miskawaih: Telaah Kritis Atas Kitab Tahdzib Alakhlaq.” 
28 Bakri. 
29 Almunawaroh, “Konsep Manusia Sempurna Perspektif Ibnu Miskawaih (Telaah Buku Tahdzib Al-Akhlak).” 



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida. 

235 
 

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683   | 

Dari pemaparan di atas, maka telah diketahui bahwa Ibnu Miskawaih cenderung 
menekankan pemikirannya kepada jiwa tanpa mengesampingkan substansi badan sebagai 
komponen penting lainnya dalam diri manusia. Jiwa harus senantiasa disucikan dari nafsu-nafsu 
badaniah sehingga kembali menempati tempat yang mulia. 

Tujuan Pendidikan 
Terdapat tiga macam tujuan pendidikan sebagaimana pemikiran Miskawaih, yaitu 

mencetak manusia agar sesuai hakikatnya dengan menjadikan perilaku manusia baik, 
menghindarkannya dari derajat tercela, dan mengarahkannya menjadi insan yang sempurna.30 
Dalam perspekif Ibnu Miksawaih, pendidikan secara jasmani ditujukan untuk membina fisik 
dan intelektual peserta didik, sedangkan secara ruhani ditujukan untuk menyempurnakan 
akhlak peserta didik.31 

Selain itu, dalam merumuskan tujuan pendidikan akhlak, Miskawaih mengungkapkan 
bahwa tujuannya adalah terciptanya sikap batin yang secara alami mendorong manusia untuk 
melakukan perbuatan baik, sehingga mereka dapat mencapai kebahagiaan yang hakiki dan 

sempurna.32 Ridwan dan Aisyah menambahkan, Miskawaih menaruh kebahagiaan (as-sa’adah) 
sebagai orientasi atau tujuan dari pendidikan akhlak. Menurut Ibnu Miskawaih, pendidikan 
akhlak bertujuan membentuk kondisi batin yang mendorong seseorang untuk secara otomatis 
berbuat baik, sehingga menghasilkan perilaku terpuji, mencapai kesempurnaan sebagai manusia, 

dan meraih kebahagiaan sejati (as-sa'adah). Sebagai filsuf beraliran as-sa'adah, ia memandang 

kebahagiaan ini bukan sekadar "happiness" dalam arti umum. As-sa'adah adalah konsep yang 
menyeluruh, mencakup kebahagiaan, kemakmuran, keberhasilan, kesempurnaan, kenikmatan, 
dan keindahan.33 

Materi Pendidikan 
Secara keseluruhan, Ibnu Miskawaih berpendapat bahwa setiap aspek kemanusiaan perlu 

mendapatkan pendidikan untuk mencapai tujuan pendidikan secara optimal. Menurut 

pandangannya, tujuan tersebut dapat dicapai melalui dua jenis ilmu, yaitu al-‘ulum al-fikriyyah dan 

al-‘ulum al-hissiyat. Al-‘ulum al-fikriyyah berhubungan dengan pemikiran, sementara al-‘ulum al-

hissiyat berkaitan dengan indera. Miskawaih menetapkan adanya materi wajib dalam pendidikan 
akhlak Islam, yaitu shalat, puasa, dan sa’i. Sedangkan materi wajib untuk jiwa manusia adalah 
aqidah, tentang bagaimana mengesakan Allah akan ke-Maha Besar-anNya. Kemudian materi 
yang ditujukan untuk kebutuhan hubungan sesama manusia diantaranya adalah ilmu tentang 
pertanian, perkawinan, peperangan, dan lain-lain.34  

Segala materi yang belum disebutkan, Miskawaih menyetujui agar dimasukkan ke dalam 
pendidikan akhlak jika masih terdapat hubungan dengan pengabdian kepada Tuhan, misalnya 

                                                           
30 Mulkul Farisa Nalva, “Pendidikan Karakter Perspektif Ibnu Miskawaih,” Jurnal PAI Raden Fatah 2, no. 1 (2020). 
31 Nalva. 
32 Rohmaniyah, Pendidikan Etika: Konsep Jiwa dan Etika Perspektif Ibnu Miskawaih dalam Kontribusinya di Bidang 
Pendidikan (UIN Maliki Press (Anggota IKAPI), 2010). 
33 Ridwan and Nur Aisyah, “Konsep Pendidikan Akhlak Pemikiran Ibnu Miskawaih dalam Kitab Tahdzib Al-
Akhlak,” Bashrah 2, no. 1 (2022): 68–85, https://doi.org/10.58410/bashrah.v2i1.445. 
34 Rohmaniyah, Pendidikan Etika: Konsep Jiwa Dan Etika Perspektif Ibnu Miskawaih dalam Kontribusinya di Bidang 
Pendidikan. 



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 … 

236 
 

|   DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025 

ilmu mathiq, ilmu sastra dan Bahasa, ilmu geometri serta matematika.35 Mengutip pernyataan 
Majid, Ibnu Miskawaih memandang manusia sebagai makhluk rasional yang harus 

menggunakan akal untuk memahami syariat dan filsafat demi mencapai keseimbangan (wasath). 

Ia menekankan pentingnya interaksi sosial dan pengasahan akal (al-‘aql al-mustafad) agar mampu 
menerima hikmah dari akal aktif. Ibnu Miskawaih bersikap terbuka terhadap semua jenis ilmu, 
tanpa membedakan antara ilmu agama dan non-agama.36 

Urgensi Lingkungan Dalam Pendidikan Akhlak 
Sebagai makhluk sosial, Ibnu Miskawaih berpemikiran bahwa manusia memerlukan 

lingkungan baik dari luar dirinya. Kaitannya dengan lingkungan pendidikan, secara eksplisit 
Ibnu Miskawaih tidak menyebutkan adanya pembagian khusus seperti lingkungan sekolah, 
keluarga, dan masyarakat tetapi menyebutkannya secara umum. Misalnya lingkungan sekolah 
dengan cara membahas mengenai pendidik dan peserta didik, lingkungan keluarga dengan 
membahas hubungan antara orangtua dan anak, dan seterusnya.37  

Manusia memiliki tabiat untuk memelihara dirinya sendiri, karena itu ia selalu berusaha 
untuk mencari dan memperoleh dengan manusia sejenisnya. Pertemuan yang intens akan 
memberikan apa yang dibutuhkan manusia tersebut, misalnya dengan shalat Jumat, shalat 
berjamaah, shalat hari raya, dan haji38 sehingga pada dasarnya pelaksanaan syariat adalah salah 
satu bagian pentng dalam ranah pendidikan jiwa/akhlak manusia dalam hal penguatan akidah 
dan pembinaan hubungan baik antara sesama manusia. Hal ini selaras dengan apa yang 
dikemukakan oleh Ahmad, dkk., bahwa Ibnu Miskawaih sendiri menyatakan bahwa moral 
manusia bisa berubah, sehingga aturan syariat, nasihat, dan tradisi perlu dijaga. Perubahan 
akhlak dapat menjadi baik jika dipengaruhi lingkungan dan orang yang baik, namun juga bisa 
memburuk jika terpengaruh oleh lingkungan atau perilaku buruk orang lain.39 

Konsep Guru Ideal 
Menurut Miskawaih, pendidik pertama dalam kehidupan seorang anak adalah orang tua, 

karenanya orang tua harus menjalin hubungan harmonis dengan anak dengan bingkai cinta dan 
kasih sayang.40 Begitu seorang anak memasuki usia sekolah, maka orang tua menempatkan ke 
dalam sekolah atau lembaga pendidikan. Pada konteks inilah, menurut Miskawaih seorang 
pendidik harus berkompetensi secara profesional, karena kedudukan pendidik profesional lebih 
tinggi dari orang tua kandung.41 Juarman, dkk. melengkapi, proses pendidikan akhlak terhadap 
anak berawal dari ketaatan (taklid), namun seiring waktu perlu dipahamkan alasan moral di balik 
aturan tersebut. Kasih sayang menjadi dasar hubungan pendidik dan peserta didik, dimana cinta 

                                                           
35 Rohmaniyah. 
36 Ach Nurholis Majid, “Landasan Filosofis Pendidikan Akhlak Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih,” Fakta: Jurnal 
Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2022): 1, https://doi.org/10.28944/fakta.v2i1.697. 
37 Rohmaniyah, Pendidikan Etika: Konsep Jiwa dan Etika Perspektif Ibnu Miskawaih dalam Kontribusinya di Bidang 
Pendidikan. 
38 Rohmaniyah. 
39 Ahmad Rendy Hermawan et al., “Warisan Ibnu Miskawaih Revitalisasi Pendidikan Akhlak Islam di Era Digital,” 
Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2023): 132–45, 
https://doi.org/10.24235/tarbawi.v8i1.13853. 
40 Arifin, Pemikiran-Pemikiran Emas Para Tokoh Pendidikan Islam dari Klasik hingga Modern, ed. IRCiSoD, 2017. 
41 Arifin. 



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida. 

237 
 

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683   | 

anak kepada guru bahkan ditempatkan di atas cinta kepada orang tua, karena guru membentuk 
jiwa dan membimbing menuju kebahagiaan sejati.42 

Pendidik (guru) harus mendapat rasa cinta lebih besar dari orang tua sebab berperan lebih 
besar dalam mendidik karakter/jiwa anak agar mendapatkan kearifan dan kebahagiaan sejati. 
Ringkasnya, guru merupakan pendidik ruhani bagi anak/peserta didik. Miskawaih selanjutnya 
juga menegaskan bahwa bukan sembarang guru yang dapat menempati derajat kemuliaan 

tersebut. Hanya guru sejati, seperti guru spiritual atau guru kebijaksanaan (al-mu’allim al-hikmah), 
yang memiliki kedudukan sangat mulia karena mampu memimpin muridnya menuju cahaya 
Tuhan. Menurut Ibnu Miskawaih, beberapa konsep guru ideal meliputi sifat dapat dipercaya, 
berpengetahuan luas, dicintai, dan memiliki reputasi positif di masyarakat. Selain itu, seorang 
guru juga harus memiliki akhlak yang mulia agar menjadi teladan, di samping kepandaian atau 
intelektualitas yang dimilikinya.43 
 
Pembahasan 
Relevansi Pemikiran Ibnu Miskawaih Terhadap Pendidikan Era 5.0 

Era Society 5.0, menurut Mayumi, adalah sebuah konsep yang mengacu pada kehidupan 
masyarakat yang mengutamakan manusia dan teknologi (berpusat pada manusia dan berbasis 
teknologi), yang diprakarsai oleh Jepang. Era 5.0 muncul sebagai kelanjutan dari revolusi industri 

4.0, yang dianggap telah meremehkan peran manusia. Dalam konsep Society 5.0, manusia 
diharapkan dapat mencapai keseimbangan dalam beberapa aspek, yaitu emosional, intelektual, 
fisik, sosial, dan spiritual.44  

Society 5.0 dipahami sebagai masyarakat super cerdas yang memanfaatkan kemajuan 
teknologi untuk mengatasi berbagai masalah sosial. Berbagai fasilitas dan inovasi terbaru yang 

muncul di era 4.0, seperti Internet of Things (internet untuk segala hal), kecerdasan buatan 

(artificial intelligence), big data (data dalam jumlah besar), dan robot, semuanya dirancang dan 

didedikasikan untuk kemajuan umat manusia. Secara jelas, era Society 5.0 adalah era di mana 
masyarakat berfokus pada manusia dengan teknologi sebagai fondasinya.45 

Society 5.0, sebagai era baru, memberikan pengaruh terhadap berbagai aspek kehidupan, 
terutama di bidang pendidikan. Meskipun teknologi canggih yang muncul dari revolusi industri 
sebelumnya dapat menimbulkan dampak negatif, teknologi tersebut juga dapat diolah dan 
dikembangkan untuk memberikan manfaat positif dalam perkembangan dan kemajuan 

pendidikan. Kaitannya dengan strategi dalam bidang pendidikan menghadapi era society 5.0, 
maka selazimnya diadakan suatu pembaharuan bagi teori-teori pendidikan. Dengan menelaah 
dan menganalisis serta merelevansikan pemikiran tokoh terdahulu dan para filsuf dapat menjadi 

                                                           
42 Juarman, Happy Susanto, and Rido Kurnianto, “Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Buya Hamka dan Ibnu 
Miskawaih serta Relevansinya terhadap Pengembangan Pendidikan Islam,” JMP: Jurnal Mahasiswa Pascasarjana 1, 
no. 1 (2020): 37–74, http://studentjournal.umpo.ac.id/index.php/JMP. 
43 Arifin, Pemikiran-Pemikiran Emas Para Tokoh Pendidikan Islam dari Klasik hingga Modern. 
44 Suherman et al., INDUSTRY 4.0 vs SOCIETY 5.0 (Jawa Tengah: CV. Pena Persada, 2020). 
45 M. Iksan Kahar et al., “Pendidikan Era Revolusi Industri 4.0 Menuju Era Society 5.0 di Masa Pandemi Covid 
19,” Moderasi: Jurnal Studi Ilmu Pengetahuan Sosial 2, no. 1 (2021): 58–78, 
https://doi.org/10.24239/moderasi.vol2.iss1.40. 



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 … 

238 
 

|   DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025 

dasar dari pengembangan pendidikan agar dapat secara utuh terealisasikan dalam kenyataan 
kehidupan di masa depan. 

Ibnu Miskawaih sangat mengutamakan pendidikan moral di samping perolehan 
kenikmatan jasmani, harta maupun kekuasaan. Ketiga hal tersebut harus berbanding lurus dan 
saling menyeimbangkan satu sama lainnya. Kehidupan manusia tidaklah semata-mata zuhud dan 
penuh dengan penolakan, tetapi lebih kepada penyesuaian dan kompromi antara jasmani dan 
rohani. Berangkat dari pemikiran ini, maka konsep tersebut memiliki relevansi tetapi dengan 
catatan sedikit modifikasi supaya orientasi utama pendidikan tak hanya sebatas duniawi 
melainkan ukhrawi.  

Pada ranah akhlak, dalam filsafatnya Ibnu Miksawaih menyatakan bahwa akhlak 
merupakan gambaran dari keadaan jiwa. Miskawaih membagi akhlak menjadi dua bagian, yaitu 
akhlak alamiah dan akhlak yang bertolak dari jiwa. Akhlak inilah yang selanjutnya menjadikan 
manusia agar bertindak tanpa berpikir maupun melakukan pertimbangan atas segala 
tindakannya. Ibnu Miksawaih juga berpendapat bahwa akhlak dapat dilatih dan dibiasakan 
meski pada mulanya berat serta banyak memerlukan pertimbangan dan pemikiran.46 Penjelasan 
ini selaras dengan temuan Riami, dkk., yang menyatakan bahwa kondisi jiwa berasal dari dua 
hal: fitrah (sifat alami) dan hasil pembentukan melalui kebiasaan dan karakter. Awalnya, perilaku 
bermoral muncul dari pertimbangan dan pemikiran, namun dengan bimbingan, latihan, dan 
kebiasaan yang terus-menerus, ia berkembang menjadi akhlak. Akhlak, meskipun berakar dari 
fitrah, dapat berubah dan berkembang melalui disiplin dan nasihat yang baik, khususnya pada 
masa muda.47 

Berangkat dari pemahaman di atas, maka pendidikan karakter/akhlak didasarkan atas 
doktrin jalan tengah, yaitu keseimbangan, harmoni atau posisi tengah antara dua ekstrim baik 
dan buruk dalam jiwa manusia.48 

Pendidikan moral/akhlak akan berjalan dengan efektif apabila melalui pembiasaan seperti 
halnya seorang anak kecil yang diperintahkan orangtuanya agar membiasakan sesuatu, maka 
anak tersebut akan melakukannya tanpa harus mengetahui terlebih dahulu makna di balik 
perintah orangtuanya. Inilah yang menjadi proses penting sebagai langkah awal pembentukan 
akhlak. Peran orang tua sebagai pendidik pertama bagi anak sangat menentukan bagi 
perkembangan akhlaknya, dalam hal ini hubungan harmonis dalam bingkai kasih sayang perlu 
diterapkan. Semakin lama seseorang melakukan sesuatu, maka sesuatu tersebut akan merekat 
dengannya sehingga tidak akan terpisahkan dalam kehidupannya.49 Selain itu, dapat juga dengan 
meluaskan pikiran, berteman dengan selektif, membaca dan meneladani perjuangan para tokoh 
dan pemikir.  

Orang tua sebagai pendidik pertama bagi anak perlu memiliki sifat gigih untuk 
menanamkan perasaan cinta Al-Qur’an dan Islam kepada anak. Bunayar, dkk. menjelaskan, 

                                                           
46 Abdullah, “Konsepsi Ibnu Miskawaih tentang Moral, Etika, dan Akhlak serta Relevansinya bagi Pendidikan 
Islam.” 
47 Riami Riami, Devy Habibi Muhammad, and Ari Susandi, “Penanaman Pendidikan Akhlak pada Anak Usia Dini 
Menurut Ibnu Miskawaih dalam Kitab Tahdzibul Akhlak,” Falasifa : Jurnal Studi Keislaman 12, no. 02 (2021): 10–
22, https://doi.org/10.36835/falasifa.v12i02.549. 
48 Arifin, Pemikiran-Pemikiran Emas Para Tokoh Pendidikan Islam dari Klasik hingga Modern. 
49 Busroli, “Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih dan Imam Al-Gazali dalam Pendidikan Karakter di Indonesia.” 



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida. 

239 
 

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683   | 

bahwa dalam keluarga, anak-anak perlu diajarkan bahwa Al-Qur’an adalah pedoman hidup 
utama. Orang tua dan guru berperan penting dalam membimbing mereka, terutama dalam 
membaca dan menulis Al-Qur’an, sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. At-Tahrim [66:6]. 
Problemnya adalah tidak semua orang tua mampu secara mendalam memahami ajaran agama. 
Karena itu, Islam menjadi jembatan dalam memperkuat pendidikan agama dan membentuk 
akhlak sesuai syariat. Ini artinya, meski ada keterbatasan, orang tua tetap perlu gigih mendidik, 
atau mempercayakan pendidikan anak kepada lembaga Islam yang berbasis Al-Qur’an.50  

Wilke dan Baker mengamini peran orang tua yang signifikan dalam pembentukan karakter 
anak. Dalam penelitiannya, dinyatakan terdapat hubungan dua arah antara pola asuh orang tua 
dan perkembangan moral anak selama masa kanak-kanak. Kasih sayang, perhatian emosional, 
dan respons orang tua yang hangat berperan penting dalam membantu anak memahami dan 
menjalani nilai-nilai moral. Selain pengaruh orang tua terhadap anak, anak juga bisa 
memengaruhi sikap dan perilaku orang tua, sehingga membentuk hubungan timbal balik. 
Meskipun anak biasanya melihat orang tua sebagai sosok yang berwenang, mereka juga bisa 
mendorong perubahan dalam cara orang tua merespons mereka. Pemahaman ini penting untuk 
merancang program parenting yang lebih efektif, yang tidak hanya mengajarkan pentingnya kasih 
sayang dan komunikasi terbuka, tapi juga mengakui peran aktif anak dalam proses pendidikan 
moral. Program semacam ini dapat membantu orang tua membimbing anak mereka menjadi 
pribadi yang bermoral.51 

Konsep pemikiran Ibnu Miskawaih dalam pendidikan akhlak pada dasarnya juga dilandasi 
oleh pemahaman bahwa manusia memiliki empat kebaikan pokok, yaitu kearifan, 
kesederhanaan, keberanian, dan keadilan. Kearifan hakikatnya merupakan 
kelebihan/keistimewaan dari jiwa berpikir berupa segala sesuatu bersifat Ilahiyah dan 
manusiawi. Sedangkan sederhana merupakan kelebihan dari hawa nafsu apabila seseorang 
berhasil mengendalikan hawa nafsu berdasarkan pertimbangan baiknya sehingga dia tak menjadi 
budak dari hawa nafsunya. Keberanian, merupakan kelebihan dari jiwa amarah yang muncul jika 
jiwa berpikir tak dapat menyumbangkan pertimbangan/penilaiannya terhadap sesuatu yang 
membahayakan. Selanjutnya yaitu keadilan adalah sesuatu yang muncul sebagai implikasi dari 
keselarasan antara kearifan, kesederhanaan, dan keberanian.52 

Relevansi pemikiran Ibnu Miskawaih dapat ditemukan dalam Pasal 1 UU Sisdiknas tahun 
2003, yang menyatakan bahwa tujuan pendidikan adalah untuk mengembangkan potensi peserta 
didik agar memiliki kecerdasan serta akhlak yang baik. Terbentuknya insan cerdas dan karakter 
mulia sesuai norma dan agama adalah orientasi dari pendidikan nasional Indonesia. Oleh karena 
itu, ada 11 nilai yang perlu dimiliki oleh generasi bangsa untuk menghadapi tantangan global, 
yaitu nilai spiritualitas-keagamaan, tanggung jawab, integritas, dan pemahaman tentang 
kematian, nilai saling menghormati/menghargai dan rasa kasih sayang, nilai amanah dan 

                                                           
50 Bunayar and Sutrisno, M Choirul Muzaini, Anis Mahmudah, “Sumber Primer Pendidikan Islam sebagai Upaya 
Membentuk Akhlak Anak Generasi Penerus Bangsa (Kajian terhadap Al-Qur’an dan As-Sunnah tentang 
Pendidikan),” DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 (2023): 90–108. 
51 Jessica Wilke and Erin Ruth Baker, “Stability and Cross-Lagged Associations between Parenting and Children’s 
Moral Self,” Journal of Applied Developmental Psychology 97, no. August 2024 (2025): 101766, 
https://doi.org/10.1016/j.appdev.2025.101766. 
52 Miskawaih, Menuju Kesempurnaan Akhlak: Buku Dasar Pertama Tentang Filsafat Etika. 



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 … 

240 
 

|   DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025 

kejujuran, nilai persahabatan, kerjasama, demokrasi, kepedulian, percaya diri, kreativitas, kerja 
keras dan ketekunan, disiplin dan keteguhan pendirian, kesabaran dan kerendahan hati, serta 
nilai teladan dalam kehidupan, semangat, dan rasa ingin tahu.53 

Pendidikan karakter menurut Ibnu Miskawaih dapat dilaksanakan secara mikro maupun 
makro karena sifat atau nilai kemanusiaan dalam pemikirannya menjadi bagian integral dari 
karakter universal manusia Indonesia yang mayoritas beragama Islam.54 Dalam perspektif praksis, 
maka konsep Ibnu Miskawaih ini dapat pula dimasukkan ke dalam kurikulum 2013 dimana 
pada setiap aspek pembelajarannya terdapat aspek afektif atau sikap spriritual maupun sosial 
peserta didik. Khusus dalam konteks pendidikan Islam, maka nilai-nilai yang tercipta dalam 
karakter peserta didik adalah yang bersumber kepada Al-Qur’an dan hadis. 

Berkaitan dengan narasi sebelumnya, Solikhah dan Khoiriyah menjelaskan, pendidikan 
karakter bertujuan membentuk mental dan kepribadian generasi bangsa di masa depan. Namun, 
minimnya kesadaran dan kemampuan pendidik dalam menerapkan pendidikan karakter 
menjadi tantangan yang perlu segera diatasi. Guna merekonstruksi pendidikan karakter di era 
modern, beberapa langkah dapat diambil, seperti membangun hubungan personal antara 
pendidik dan peserta didik, memberi teladan oleh seluruh tenaga pendidik, serta menerapkan 
sistem pendidikan karakter yang berlandaskan Al-Qur’an dan Sunnah melalui empat tahapan: 
pengalaman belajar, refleksi, tindakan, dan evaluasi.55 

Dalam pemikirannya, Miskawaih menekankan bahwa pendidikan moral atau akhlak harus 
didasarkan pada doktrin jalan tengah. Secara umum, yang dimaksud dengan doktrin jalan 
tengah menurut Ibnu Miskawaih adalah keseimbangan, keharmonisan, dan kemuliaan, yaitu 
posisi yang terletak di antara ekstrem kelebihan dan ekstrem kekurangan pada setiap aspek jiwa 
manusia.56 Agar memudahkan, maka berikut adalah tabel dari konsep pendidikan akhlak Ibnu 
Miksawaih: 

Tabel 1. Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miksawaih 

No Ekstrem Kekurangan Posisi Tengah Ekstrem Kelebihan 

1 Kedunguan (Al-Balah) Kebijaksanaan (Al-Hikmah) Kelancangan (Al-
Ifrath) 

2 Pengecut (Al-Jubn) Keberanian (Asy-Syaja’ah) Nekat  
(Al-Tathawwur) 

3 Dingin Hati (Al-Khumud) Menahan diri dan menjaga kesucian 
(Al-Iffat) 

Rakus  
(Al-Syarah) 

Sumber: Nalva dalam “Pendidikan Karakter Perspektif Ibnu Miskawaih.”57 

 

                                                           
53 Maragustam, Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter (Yogyakarta: Pascasarjana Fakultas Ilmu 
Tarbiyah dan Keguruan, 2018). 
54 Abidin, “Konsep Pendidikan Islam Ibnu Miskawaih dan Implikasinya bagi Pendidikan Karakter di Indonesia,” 
Jurnal Tropis 14, no. 2 (2014). 
55 Mar’atus Solikhah and Dhuhrotul Khoiriyah, “Relevansi Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih terhadap 
Pendidikan Kontemporer,” Raudhah Proud to Be Professionals : Jurnal Tarbiyah Islamiyah 8, no. 1 (2023): 256–63, 
https://doi.org/10.48094/raudhah.v8i1.266. 
56 Nalva, “Pendidikan Karakter Perspektif Ibnu Miskawaih.” 
57 Nalva. 



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida. 

241 
 

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683   | 

Dari Tabel 1 di atas, maka dapat dipahami bahwa sifat dasar manusia dapat terdiri dari 
baik dan buruk serta dapat pula di posisi tengah. Hal itu bergantung kepada manusia itu sendiri 
dalam mengarahkan sifat-sifat tersebut. Kaitannya dengan peserta didik, maka apabila 
lingkungan sekitarnya selalu mengarahkan pada kebaikan, maka dapat dipastikan peserta didik 
cenderung lebih mengembangkan sifat baiknya, begitupun sebaliknya. Oleh karena itu, dalam 
rangka pembentukan karakter dibutuhkan karakter pendidik yang baik pula sehingga dapat 
menjadi tauladan peserta didiknya. Sesuatu yang bernilai baik yang biasa dilihat kemudian ditiru 
akan menjadi karakter bagi peserta didik.  

Tabel 2. Metode Pendidikan Akhlak Ibnu Miksawaih 

No. Metode Penjelasan 

1. Metode Alami (Thabi’i) Manusia memiliki kecenderungan belajar yang mengikuti tahapan 
alami sesuai fitrahnya. Pendidikan dimulai dari pemenuhan 
kebutuhan dasar seperti makan dan minum, yang membentuk 
jiwa syahwiyah (nafsu), lalu meningkat pada jiwa ghadabiyah 
(emosi/cinta kasih), dan akhirnya berkembang ke jiwa nathiqah 
(akal dan pengetahuan). Pendidikan harus mengikuti urutan ini 
sesuai perkembangan potensi. 

2. Metode Bimbingan Pendekatan ini berfokus pada pemberian nasihat dan arahan, 
sebagaimana dicontohkan oleh Luqman kepada anaknya (QS. 
Luqman: 13-19). Bimbingan dilakukan dengan bahasa yang halus 
dan bijak untuk menanamkan nilai-nilai ketauhidan, adab 
terhadap orang tua, dan akhlak mulia lainnya. 

3. Metode Teguran dan 
Hukuman 

Jika peserta didik tidak mematuhi nilai-nilai yang telah diajarkan, 
maka digunakan pendekatan bertahap berupa teguran, ancaman, 
dan hukuman. Hukuman bisa bersifat fisik atau psikologis, tetapi 
diberikan secara terukur supaya peserta didik kembali pada nilai 
yang benar. 

4. Metode Pujian Ketika peserta didik menunjukkan perilaku baik dan menjalankan 
syariat, maka perlu diberikan pujian sebagai bentuk penghargaan. 
Hal ini menumbuhkan motivasi dan membuat kebajikan terasa 
bernilai, sehingga mereka terdorong untuk terus berbuat baik.  

Sumber: Masyfufah dan Syaifuddin dalam “Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif Ibnu Miskawaih,”.58 

 
Selanjutnya dalam konteks guru ideal menurut Ibnu Miskawaih memiliki keterkaitan 

dengan pemaparan di atas, sebab guru harus dapat dipercatya, pandai, dicintai, dan bercitra baik 
di mata masyarakat. Intelektualitas seorang guru harus seimbang dengan keteladanan yang 
dimiliki dalam pribadinya dalam rangka mengantarkan anak/peserta didik menuju cahaya 
Tuhan. Guru tidak hanya berperan sebagai penyampai ilmu, tetapi juga penyampai nilai yang 
dalam istilah Ibnu Miskawaih disebutkan dengan guru ruhani. Menurut hemat peneliti, maka 
konsep tersebut sangat relevan, hanya dapat ditambahkan dengan keterampilan berteknologi 
agar tidak tertinggal oleh perkembangan zaman. Guru atau pendidik harus memiliki 
keterampilan dalam mengoperasikan aplikasi-aplikasi pendukung pembelajaran. Langkah guru 
dalam digitalisasi pembelajaran adalah dalam rangka memotivasi peserta didik sekaligus sebagai 

                                                           
58 Siti Masyfufah and Muhammad Syaifuddin, “Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif Ibnu Miskawaih,” DIMAR: 
Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 02 (2024): 37–50, https://doi.org/10.58577/dimar.v5i02.191. 



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 … 

242 
 

|   DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025 

langkah preventif agar peserta didik tidak menyalahgunakan teknologi dan terjerumus ke arah 
yang salah. 

Terakhir, mengutip dari apa yang disampaikan oleh Masyfufah dan Syaifuddin, terdapat 
beberapa metode dalam pendidikan akhlak menurut Ibnu Miskawaih, diantaranya tersajikan 
dalam Tabel 2 diatas. 
 

KESIMPULAN 
Pendidikan di era kontemporer baik pendidikan umum maupun Islam dengan seluruh 

tantangan yang sangat beragam harus mampu memiliki ketahanan dengan menyajikan konsep 
yang lebih adaptif dan akomodatif. Sebagaimana dinyatakan Ibnu Miskawaih bahwa setiap 
manusia memiiki empat pokok kebajikan yang terdiri dari kearifan, kesederhanaan, keberanian, 
dan keadilan. Di zaman serba digital, degradasi moral juga harus dapat diminimalisir secara 
bertahap dan berproses dengan menghadirkan konsep guru ideal. Guru atau pendidik, dalam 
hal ini harus berkompetensi dalam beberapa hal, yaitu cerdas, berakhlak, dapat dipercaya, 
bercitra baik di mata masyarakat, dan dicintai. Sehingga dari keseluruhan pemikiran Ibnu 
Miskawaih dapat disimpuilkan masih memiliki relevansi dengan dunia pendidikan 
kontemporer, dengan sedikit tambahan bahwa guru atau pendidik juga harus dapat berteknologi 
canggih dalam mengembangkan pembelajaran supaya dapat memotivasi dan menjaga peserta 
didik dari penyalahgunaan teknologi.  

Penelitian ini dibatasi pada kajian literatur terhadap pemikiran moral Ibn Miskawaih 
tanpa pengujian empiris di lapangan, dengan sumber utama yang terbatas serta pendekatan 
filosofis yang belum menjangkau aplikasi praktis dalam konteks Pendidikan 5.0 secara 
menyeluruh. Penelitian ini dibatasi pada kajian literatur terhadap pemikiran moral Ibn 
Miskawaih tanpa pengujian empiris di lapangan, dengan sumber utama yang terbatas serta 
pendekatan filosofis yang belum menjangkau aplikasi praktis dalam konteks Pendidikan 5.0 
secara menyeluruh. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, Faisal. “Konsepsi Ibnu Miskawaih Tentang Moral , Etika Dan Akhlak Serta 

Relevansinya Bagi Pendidikan Islam.” Jrtie: Journal of Research and Thought of Islamic 

Education 3, no. 1 (2020). 
Abidin. “Konsep Pendidikan Islam Ibnu Miskawaih Dan Implikasinya Bagi Pendidikan Karakter 

Di Indonesia.” Jurnal Tropis 14, no. 2 (2014). 
Almunawaroh, Andini Tiara. “Konsep Manusia Sempurna Perspektif Ibnu Miskawaih (Telaah 

Buku Tahdzib Al-Akhlak).” Jurnal Riset Agama 2, no. 3 (2022): 108–21. 
https://doi.org/10.15575/jra.v2i3.17988. 

Arifin. Pemikiran-Pemikiran Emas Para Tokoh Pendidikan Islam Dari Klasik Hingga Modern. Edited 
by IRCiSoD, 2017. 

Bakri, Syamsul. “Pemikiran Filsafat Manusia Ibnu Miskawaih: Telaah Kritis Atas Kitab Tahdzib 

Alakhlaq.” Al-A’raf : Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat 15, no. 1 (2018): 147. 
https://doi.org/10.22515/ajpif.v15i1.1102. 



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida. 

243 
 

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683   | 

Bunayar, and Sutrisno , M Choirul Muzaini , Anis Mahmudah. “Sumber Primer Pendidikan 
Islam Sebagai Upaya Membentuk Akhlak Anak Generasi Penerus Bangsa (Kajian Terhadap 

Al-Qur’an Dan As-Sunnah Tentang Pendidikan).” DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 
(2023): 90–108. 

Busroli, Ahmad. “Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih Dan Imam Al-Gazali Dalam Pendidikan 

Karakter Di Indonesia.” Islamic Religion Teaching and Learning Journal 4, no. 2 (2019): 238. 

Denzin, Norman K., and Yvonna S. Lincoln. Qualitative Research. Synthese. Vol. 195. New York: 
SAGE Publications, 2018. https://doi.org/10.1007/s11229-017-1319-x. 

Dewi. Akhlak Dan Kebahagiaan: Menapaki Jalan Filosofis Ibnu Miskawaih. Zahir Publishing, 2022. 
Faruq, M. Shoffa Saifillah Al, Ahmad Sunoko, M. Asep Fathur Rozi, and Agus Salim. 

“Enhancing Educational Quality through Principals’ Human Resources Management 

Strategies.” AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan 16, no. 2 (June 25, 2024): 1108–17. 
https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i2.5042. 

Fuadiy, Moch Rizal, and Siti Novia Rohmah. “Relationship of the Islamic-Religious-Education 

Subjects and Covid-19 Pandemic Atmosphere To Student’S Religiosity.” Transformasi 14, 
no. 2 (2021): 85–94. https://doi.org/10.5281/zenodo.5832181. 

Habsy, Bakhrudin All. “Seni Memehami Penelitian Kuliatatif Dalam Bimbingan Dan 

Konseling : Studi Literatur.” Jurkam: Jurnal Konseling Andi Matappa 1, no. 2 (2017): 90. 
https://doi.org/10.31100/jurkam.v1i2.56. 

Hamim, Nur. “Pendidikan Akhlak: Komparasi Konsep Pendidikan Ibnu Miskawaih Dan Al-

Ghazali.” Ulumuna: Jurnal Studi Keislaman 18, no. 1 (2014). 
https://doi.org/10.20414/ujis.v18i1.151. 

Juarman, Happy Susanto, and Rido Kurnianto. “Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Buya 
Hamka Dan Ibnu Miskawaih Serta Relevansinya Terhadap Pengembangan Pendidikan 

Islam.” JMP: Jurnal Mahasiswa Pascasarjana 1, no. 1 (2020): 37–74. 
Kahar, M. Iksan, Hairuddin Cika, Nur Afni, and Nur Eka Wahyuningsih. “Pendidikan Era 

Revolusi Industri 4.0 Menuju Era Society 5.0 Di Masa Pandemi Covid 19.” Moderasi: Jurnal 

Studi Ilmu Pengetahuan Sosial 2, no. 1 (2021): 58–78. 
https://doi.org/10.24239/moderasi.vol2.iss1.40. 

Khairiah, Dina, and Ali Wardhana Manalu. “Filsafat Paud: Kajian Akhlak Menurut Ibnu 

Miskawaih.” Buhuts Al-Athfal: Jurnal Pendidikan Dan Anak Usia Dini 1, no. 1 (2021): 32–46. 
https://doi.org/10.24952/alathfal.v1i1.3863. 

Listari. “Dekadensi Moral Remaja (Upaya Pembinaan Moral Oleh Keluarga Dan Sekolah).” J-

PSH 12, no. 1 (2021). 
Maghfiroh, Muliatul. “Pendidikan Akhlak Menurut Kitab Tahzib Al-Akhlaq Karya Ibnu 

Miskawaih.” Tadris: Jurnal Pendidikan Islam 11, no. 2 (2016). 
https://doi.org/10.19105/tjpi.v11i2.1169. 

Mahmud, Akilah. “Akhlak Islam Menurut Ibnu Miskawaih.” Jurnal Aqidah 6, no. 1 (2018). 
https://doi.org/10.55936/mauizhah.v8i2.4. 

Majid, Ach Nurholis. “Landasan Filosofis Pendidikan Akhlak Al-Ghazali Dan Ibnu Miskawaih.” 

Fakta: Jurnal Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2022): 1. 



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 … 

244 
 

|   DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025 

https://doi.org/10.28944/fakta.v2i1.697. 

Maragustam. Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter. Yogyakarta: Pascasarjana 
Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, 2018. 

Miskawaih. Menuju Kesempurnaan Akhlak: Buku Dasar Pertama Tentang Filsafat Etika. Mizan, 1994. 
Monggilo, Zainuddin Muda Z. “Analisis Konten Kualitatif Hoaks Dan Literasi Digital Dalam 

@Komikfunday.” Interaksi: Jurnal Ilmu Komunikasi 9, no. 1 (2020): 1–18. 
https://doi.org/10.14710/interaksi.9.1.1-18. 

Mulia, Harpan Reski. “Pendidikan Karakter Analisis Pemikiran Ibnu Miskawaih.” Jurnal 

Tarbawi : Jurnal Ilmu Pendidikan 15, no. 1 (2019). https://doi.org/10.23971/mdr.v2i1.1402. 

Nalva, Mulkul Farisa. “Pendidikan Karakter Perspektif Ibnu Miskawaih.” Jurnal PAI Raden Fatah 
2, no. 1 (2020). 

Prasetiya, Benny. “Dialektika Pendidikan Akhlak Dalam Pandangan Ibnu Miskawaih Dan Al-

Gazali.” Intiqad: Jurnal Agama Dan Pendidikan Islam 10, no. 2 (2018): 249–67. 
https://doi.org/10.30596/intiqad.v10i2.2381. 

Ramli, and Noer Zamzami. “Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih (Studi Kitab Tahdzib 

Al-Akhlak).” Jurnal Sustainable 5, no. 2 (2022). 
Rendy Hermawan, Ahmad, Ahmaddatul Rifqi Nur Azizah, Miftaqul Mardiyah, and Muhammad 

Fawaid Caturian. “Warisan Ibnu Miskawaih Revitalisasi Pendidikan Akhlak Islam Di Era 

Digital.” Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2023): 132–45. 
https://doi.org/10.24235/tarbawi.v8i1.13853. 

Riami, Riami, Devy Habibi Muhammad, and Ari Susandi. “Penanaman Pendidikan Akhlak Pada 

Anak Usia Dini Menurut Ibnu Miskawaih Dalam Kitab Tahdzibul Akhlak.” Falasifa : Jurnal 

Studi Keislaman 12, no. 02 (2021): 10–22. https://doi.org/10.36835/falasifa.v12i02.549. 
Ridwan, and Nur Aisyah. “Konsep Pendidikan Akhlak Pemikiran Ibnu Miskawaih Dalam Kitab 

Tahdzib Al-Akhlak.” Bashrah 2, no. 1 (2022): 68–85. 
https://doi.org/10.58410/bashrah.v2i1.445. 

Rohmaniyah. Pendidikan Etika: Konsep Jiwa Dan Etika Perspektif Ibnu Miskawaih Dalam 

Kontribusinya Di Bidang Pendidikan. UIN Maliki Press (Anggota IKAPI), 2010. 
Sa’adah, Alimatus, and M. Farhan Hariadi. “Pemikiran Ibnu Miskawaih (Religius-Rasional) 

Tentang Pendidikan Dan Relevansinya Di Era Indsutri 4.0.” Jurnal Penelitian Keislaman 16, 
no. 1 (2020): 16–30. https://doi.org/10.20414/jpk.v16i1.1746. 

Salsabila, Rara, and Hendra Haeruddin. “Tantangan Dan Inovasi Guru Dalam Pembelajaran 

PAI Di TK Kenanga Balikpapan.” Journal of Educational Research and Practice 2, no. 1 (March 
21, 2024): 60–72. https://doi.org/10.70376/jerp.v2i1.92. 

Sari, Indri Via Yunita, Estiti Rifngatul Kamila, and Nur Kholis. “Transformasi Model 

Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam Menuju Era Society 5,0.” Journal of 

Educational Research and Practice 1, no. 1 (November 15, 2023): 28–43. 
https://doi.org/10.70376/jerp.v1i1.26. 

Siti Masyfufah, and Muhammad Syaifuddin. “Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif Ibnu 

Miskawaih.” DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 02 (2024): 37–50. 
https://doi.org/10.58577/dimar.v5i02.191. 



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida. 

245 
 

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683   | 

Solikhah, Mar’atus, and Dhuhrotul Khoiriyah. “Relevansi Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu 

Miskawaih Terhadap Pendidikan Kontemporer.” Raudhah Proud To Be Professionals : Jurnal 

Tarbiyah Islamiyah 8, no. 1 (2023): 256–63. https://doi.org/10.48094/raudhah.v8i1.266. 

Suherman, Musnaini, Hadion Wijoyo, and Irjus Indrawan. INDUSTRY 4.0 vs SOCIETY 5.0. 
Jawa Tengah: CV. Pena Persada, 2020. 

Wilke, Jessica, and Erin Ruth Baker. “Stability and Cross-Lagged Associations between Parenting 

and Children’s Moral Self.” Journal of Applied Developmental Psychology 97, no. August 2024 
(2025): 101766. https://doi.org/10.1016/j.appdev.2025.101766. 

  


	Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0: Studi Analisis Pemikiran Ibnu Miskawaih
	PENDAHULUAN
	METODE PENELITIAN
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	KESIMPULAN
	DAFTAR PUSTAKA


