Volume 6 nomor 2 Juni 2025
Auvailable online at https://ej i .

@ Email: dimar@stit-almubarok.ac.id | EISSN 2579- 3683 | Pubhshed by Sekolah
—— Jurﬂal Pendidikan Islam Tinggi llmu Tarbiyah Al Mubarok Lampung Tengah

Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0: Studi Analisis Pemikiran
Ibnu Miskawaih

Irhas Sabililhaq', Raisa Zuhra Salsabila Awaluddin?, Sofwatun Nida’

'UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia, Email: billyirhas220800@gmail.com
*UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia, Email: raisazuhra9@gmail.com
*UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia, Email: sofwatunnida2605@gmail.com

Abstract: The issue of moral decline in the generation of the nation post-globalization, with
its various life implications, calls for the development of an adaptive and inclusive concept
in the field of education. This study aims to explore Ibn Miskawaih's ideas and their
relevance in the context of Education 5.0. It is a qualitative study that uses a library research
method, with primary sources including a book by Ibn Miskawaih and secondary sources
consisting of various journal articles. Data were gathered from a range of books and articles,
then analyzed through content analysis techniques. The findings indicate that Ibn
Miskawaih, a prominent Islamic philosopher of the Buwayhi Dynasty during the Abbasid
era, contributed significantly to the philosophy of human beings. He believed that humans
consist of two essential components: the physical body and the soul, both of which are
interconnected in shaping a 'wholesome human' with good morals. Ibn Miskawaih's ideas
remain relevant to modern Islamic education, aligning with the educational goals outlined
in the National Education System Law (UU Sidiknas) Article 1 of 2003. He argued that
moral education should be rooted in the doctrine of moderation and carried out through
habituation, where repeated actions eventually shape a child’s or learner’s character.
Therefore, every individual has the potential to develop good morals through proper
education and guidance.

Keywords: Dialectics, Era 5.0, Ibnu Miskawaih, Education.

DOI: 10.58577/dimar.v6i2.305

& OPEN ACCESS
DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam

Open access under Creative Commons Attribution 4.0 International Licence.



https://ejournal.stit-almubarok.ac.id/index.php/DIMAR
mailto:dimar@stit-almubarok.ac.id
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1556871165
https://www.stit-almubarok.ac.id/
https://www.stit-almubarok.ac.id/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:billyirhas220800@gmail.com
mailto:raisazuhra9@gmail.com
mailto:sofwatunnida2605@gmail.com
https://doi.org/10.58577/dimar.v6i2.305

Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida.

PENDAHULUAN

Adanya kehadiran arus globalisasi yang penuh dengan gejolak problematika dan berbagai
macam budaya asing turut membawa dampak kepada dunia pendidikan yang dihadapkan
dengan suatu krisis yang disebut dekadensi moral. Dekadensi moral atau biasa disebut krisis
akhlak adalah suatu kondisi dimana generasi tidak memiliki etika, adab, perilaku dan budaya
yang baik dan benar sesuai dengan norma dan nilai-nilai luhur adat-istiadat bangsa.! Padahal
urgensi akhlak adalah dapat menjadikan seseorang mulia dan terhormat, begitupun sebaliknya
jika seseorang tidak memiliki akhlak mulia maka dirinya akan menjadi terhina.

Pendidikan Islam tidak hanya bertugas menyampaikan materi keagamaan secara teoritis,
tetapi juga memikul tanggung jawab besar dalam membentuk karakter peserta didik.2 Dengan
mengintegrasikan nilai-nilai filsafat dalam etika dan moral, pendidikan Islam diharapkan
mampu membangun kesadaran diri, kecerdasan emosional, dan integritas moral yang kuat dalam
diri generasi muda. Dengan begitu, remaja tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga
memiliki kepribadian luhur yang dapat membentengi mereka dari berbagai bentuk
penyimpangan moral yang merusak masa depan.

Terkait hal ini, salah satu filsuf ternama Ibnu Miskawaih (932-1030 M) telah merumuskan
pemikiran-pemikiran mengenai filsafat etika dalam karyanya. Spirit dari Ibnu Miskawaih adalah
memadukan antara ajaran-ajaran Islam dengan nilai-nilai filsafat dan menerapkannya ke dalam
dunia pendidikan. Karena itu, pemikiran Ibnu Miskawaih masih menjadi bahan rujukan dan
referensi yang relevan bagi pendidikan Islam saat ini, sebab periode Islam klasik telah
membuktikan bahwa Islam dapat mencapai masa keemasannya.

Dekadensi moral merujuk pada kondisi kemerosotan moral yang menunjukkan bahwa
individu atau kelompok tidak lagi mematuhi aturan dan norma yang berlaku dalam masyarakat.
Penurunan moral di kalangan remaja, atau yang sering disebut sebagai dekadensi moral, tidak
terlepas dari dampak perkembangan teknologi informasi dan komunikasi yang semakin maju.
Media massa, baik elektronik maupun cetak, yang seharusnya berfungsi sebagai sarana
pembinaan dan edukasi bagi masyarakat, terkadang justru berkontribusi menjadi pemicu
terjadinya dekadensi moral pada remaja.3

Salah satu bukti nyata dari krisis moral atau dekadensi akhlak yang masih melanda bangsa
Indonesia adalah semakin maraknya berbagai tindak kejahatan dan perilaku menyimpang yang
dilakukan oleh kalangan remaja.* Meskipun masih berada di usia sekolah, tidak sedikit dari
mereka yang terlibat dalam kasus pembegalan, pencurian, perampokan, pembunuhan, tawuran

antarpelajar, perundungan (bullying), hingga perilaku seksual bebas, perzinahan, dan praktik

1 Moch Rizal Fuadiy and Siti Novia Rohmah, “Relationship of the Islamic-Religious-Education Subjects and Covid-
19 Pandemic Atmosphere To Student’S Religiosity,” Transformasi 14, no. 2 (2021): 85-94,
https://doi.org/10.5281/zenodo.5832181.

2 Rara Salsabila and Hendra Haeruddin, “Tantangan Dan Inovasi Guru Dalam Pembelajaran PAI Di TK Kenanga
Balikpapan,” Journal of Educational Research and Practice 2, no. 1 (March 21, 2024). 60-72,
https://doi.org/10.70376/jerp.v2i1.92.

3 Listari, “Dekadensi Moral Remaja (Upaya Pembinaan Moral oleh Keluarga dan Sekolah),” JPSH 12, no. 1 (2021).
4 M. Shoffa Saifillah Al Faruq et al., “Enhancing Educational Quality through Principals’ Human Resources
Management Strategies,” ALISHLAH: Jurnal Pendidikan 16, no. 2 (June 25, 2024): 1108-17,
https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i2.5042.

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683 | 229



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 ...

aborsi. Fenomena ini menimbulkan kekhawatiran yang mendalam akan masa depan generasi
muda yang seharusnya menjadi tulang punggung bangsa.

Data yang dihimpun dari Badan Kependudukan dan Keluarga Berencana Nasional
(BKKBN) menunjukkan bahwa gejala kenakalan remaja telah mencapai taraf yang
mengkhawatirkan. Salah satu bentuk dari dekadensi tersebut terlihat dari tingginya angka
pernikahan dini di kalangan remaja. Banyak anak usia sekolah yang terpaksa menikah karena
berbagai faktor, mulai dari tekanan sosial hingga kehamilan di luar nikah, yang pada akhirnya
memengaruhi masa depan mereka.

Tak hanya itu, perilaku seks pranikah yang semakin merebak juga berkontribusi besar
terhadap meningkatnya kasus kehamilan yang tidak diinginkan. Ketidaksiapan mental dan fisik
para remaja dalam menghadapi kehamilan berujung pada keputusan tragis, yaitu melakukan
aborsi. BKKBN mencatat terdapat sekitar 2,4 juta kasus aborsi setiap tahunnya, dan yang
mencengangkan, 700 hingga 800 ribu kasus di antaranya melibatkan remaja. Ini menjadi
indikator bahwa krisis moral dan ketidaktahuan terhadap kesehatan reproduksi telah membawa
dampak serius terhadap kesejahteraan generasi muda.

Kondisi ini semakin diperparah dengan tingginya angka kematian ibu (Maternal Mortality
Rate/MMR) yang mencapai 343 per 100.000 kelahiran. Jika dijabarkan lebih lanjut, angka
tersebut berarti sekitar 17.000 ibu meninggal setiap tahun, atau 1.417 per bulan, dan 47 per
hari. Banyak dari kasus ini merupakan akibat langsung dari komplikasi kehamilan dan
persalinan yang dialami oleh ibu muda, termasuk remaja, yang secara biologis belum siap untuk
menjalani proses tersebut.

Masalah kesehatan lain yang turut menghantui remaja adalah penyebaran HIV/AIDS.
Hingga kini, tercatat 1.283 kasus HIV/AIDS, dengan perkiraan total sekitar 52.000 orang yang
telah terinfeksi. Lebih dari 70% di antaranya merupakan remaja, yang menandakan adanya
fenomena gunung es—dimana angka yang tercatat hanyalah sebagian kecil dari kasus yang
sebenarnya ada.

Tak kalah memprihatinkan adalah maraknya penyalahgunaan minuman keras dan
narkoba di kalangan remaja. Menurut data, sekitar 3,2 juta orang atau 1,5% dari populasi remaja
terlibat dalam penyalahgunaan zat adiktif ini. Dari angka tersebut, 69% merupakan pengguna
reguler, sedangkan 31% telah menjadi pecandu aktif. Proporsi penyalahguna laki-laki jauh lebih
tinggi, yakni 79%, sementara 21% sisanya adalah perempuan. Fenomena ini menjadi ancaman
serius bagi kualitas generasi penerus bangsa.

Melihat gambaran tersebut, dapat disimpulkan bahwa kondisi moral remaja Indonesia saat
ini tengah berada di titik yang mengkhawatirkan. Fakta-fakta ini menjadi bahan evaluasi penting
bagi semua pihak yang terlibat dalam proses pendidikan, terutama pendidikan Islam. Dunia
pendidikan harus segera mengambil langkah nyata untuk menanggulangi krisis ini, salah satunya
melalui internalisasi nilai-nilai filsafat, etika, dan moral dalam proses pembelajaran.

Ibnu Miskawaih adalah seseorang yang juga menjadi inspirasi Muhammad Abduh, salah
satu tokoh pembaharu dalam dunia pendidikan Islam dalam model pengajaran akhlaknya di
rumah. Salah satu kitab karya Ibnu Miskawaih yaitu Tahdzib ALAkhlak menjadi rujukan bagi

230 | DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida.

Muhammad Abduh.®* Dengan demikian, dianalisisnya pemikiran para filsuf dalam hal
akhlak/etika dimaksudkan agar ke depannya dapat diambill konsep pendidikan yang layak untuk
diterapkan kembali guna terciptanya masyarakat yang lebih beradab.

Penelitian ini, tentu memiliki kemiripan dengan penelitian-penelitian sebelumnya.
Seperti, milik Muilatul Maghfiroh berjudul, “Pendidikan Akhlak Menurut Kitab Tahzib Al-Akhlaq
Karya Ibnu Miskawaih” ® “Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih dan Imam AlLGhazali dan Relevansinya
dengan Pendidikan Karakter di Indonesia” milik Ahmad Busroli,” “Pemikiran Filsafat Manusia Ibnu
Miskawaih: Telaah Kritis Atas Kitab Tahdzib Al-Akhlaq” karya Syamsul Bakri,® “Akhlak Islam
Menurut Ibnu Miskawaih” karya Akilah Mahmud,® “Dialektika Pendidikan Akhlak dalam Pandangan
Ibnu Miskawaih dan AlGhazali” karya Benny Prasetya,’® dan “Pendidikan Karakter: Analisa
Pemikiran Ibnu Miskawaih” karya Harpan Reski Mulia.!

Dari penelitian-penelitian tersebut terdapat persamaan mengenai pembahasan yang
dilakukan adalah seputar pemikiran Ibnu Miskawaih, khususnya dalam ranah akhlak dan moral
serta mendasarkan sumber primernya dengan kitab karya Ibnu Miskawaih, yaitu Tahdzib Al
Akhlak. Sedangkan perbedaan mengenai bahwa dalam pembahasannya terdapat tambahan, yaitu
mengenai relevansi dan korelasinya dengan pendidikan di era 5.0 secara umum di samping
pendidikan akhlak, moral, dan pendidikan Islam.!? Selain itu, pada beberapa penelitian
pendahulu juga terdapat perbandingan pemikiran Ibnu Miskawaih dengan milik Al-Ghazali,
sedangkan peneliti lebih terfokus pada pemikiran milik Ibnu Miskawaih saja.

Meskipun telah banyak penelitian yang membahas pemikiran Ibnu Miskawaih dalam
konteks pendidikan akhlak, sebagian besar studi tersebut masih berfokus pada deskripsi
konseptual atau perbandingan dengan tokoh lain, serta belum secara mendalam mengaitkannya
dengan konteks dan tantangan pendidikan pada era disrupsi digital, khususnya era society 5.0.
Penelitian ini hadir untuk mengisi celah tersebut dengan mengkaji lebih spesifik pemikiran etika
Ibnu Miskawaih secara filosofis dan mengkorelasikannya secara kritis dengan kebutuhan
pengembangan karakter peserta didik dalam dinamika pendidikan Islam kontemporer. Urgensi
dari penelitian ini terletak pada kebutuhan mendesak akan model pendidikan moral yang adaptif

terhadap tantangan zaman, namun tetap berakar pada nilai-nilai klasik yang otentik dan telah

5 Nur Hamim, “Pendidikan Akhlak: Komparasi Konsep Pendidikan Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali,” Ulumuna:
Jurnal Studi Keislaman 18, no. 1 (2014), https://doi.org/10.20414/ujis.v18i1.151.

6 Muliatul Maghfiroh, “Pendidikan Akhlak Menurut Kitab Tahzib Al-Akhlag Karya Ibnu Miskawaih,” Tadris: Jurnal
Pendidikan Islam 11, no. 2 (2016), https://doi.org/10.19105/tjpi.v11i2.1169.

7 Ahmad Busroli, “Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih dan Imam Al-Gazali dalam Pendidikan Karakter di
Indonesia,” Islamic Religion Teaching and Learning Journal 4, no. 2 (2019): 238.

8 Syamsul Bakri, “Pemikiran Filsafat Manusia Ibnu Miskawaih: Telaah Kritis atas Kitab Tahdzib Alakhlaq,” ALA’raf :
Jurnal Pemikiran Islam dan Filsafat 15, no. 1 (2018): 147, https://doi.org/10.22515/ajpif.v15i1.1102.

9 Akilah Mahmud, “Akhlak Islam Menurut Ibnu Miskawaih,” Jurmal Aqgidah 6, no. 1 (2018),
https://doi.org/10.55936,/mauizhah.v8i2.4.

10 Benny Prasetiya, “Dialektika Pendidikan Akhlak dalam Pandangan Ibnu Miskawaih dan Al-Gazali,” Intiqad: Jurnal
Agama Dan Pendidikan Islam 10, no. 2 (2018): 249-67, https://doi.org/10.30596/intiqad.v10i2.2381.

1 Harpan Reski Mulia, “Pendidikan Karakter Analisis Pemikiran Ibnu Miskawaih,” Jurnal Tarbawi : Jurnal Ilmu
Pendidikan 15, no. 1 (2019), https://doi.org/10.23971/mdr.v2i1.1402.

12 Indri Via Yunita Sari, Estiti Rifngatul Kamila, and Nur Kholis, “Transformasi Model Pengembangan Kurikulum
Pendidikan Islam Menuju Era Society 5,0,” Journal of Educational Research and Practice 1, no. 1 (November 15, 2023):
28-43, https://doi.org/10.70376/jerp.v1il.26.

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683 | 231



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 ...

teruji sejarah. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi baru
dalam khazanah pemikiran pendidikan Islam, khususnya dalam merumuskan strategi
pendidikan akhlak yang relevan dengan perkembangan teknologi dan kompleksitas kehidupan

modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian yang digunakan dalam artikel ini bersifat kualitatif, yaitu penelitian berbasis
kondisi alami yang bertujuan untuk mendeskripsikan fenomena yang terjadi dengan
memanfaatkan metode yang relevan.®* Peneliti juga menerapkan pendekatan studi pustaka
(library research), yaitu suatu upaya untuk merangkum secara tertulis berbagai artikel dari jurnal,
buku, dan dokumen lainnya yang memuat teori serta informasi terkait, baik dari masa lalu
maupun masa kini. Metode ini mengelola sumber-sumber tersebut dengan mengelompokkan ke
dalam topik dan dokumen yang relevan.

Karena penelitian ini menggunakan metode studi literatur, pengumpulan data dilakukan
melalui berbagai buku dan artikel jurnal dengan membandingkan satu sumber dengan sumber
lainnya. Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan metode analisis konten, yang
diinterpretasikan secara kontekstual melalui pendekatan deduktif atau analisis konten terarah
(directed content analysis). Tujuan dari proses ini adalah memberikan pemahaman yang
menyeluruh terhadap konten yang dikaji, dengan menitikberatkan pada makna utama atau

esensial yang sejalan dengan pertanyaan penelitian, tujuan, serta kerangka konseptualnya.?®

HASIL DAN PEMBAHASAN
Biografi Ibnu Miskawaih

Ibnu Miskawaih memiliki nama asli Ahmad Ibnu Muhammad Ibnu Ya'qub Ibnu
Miskawaih. Ia merupakan generasi pertama filsuf muslim yang mendalami bidang filsafat
etika/akhlak. Ibnu miksawaih memiliki nama lain Abu ‘Ali dan Lagab Al-Khazin dan hidup
pada masa Bani Abbasiyah tepatnya pada pemerintahan Buwayhiyah (632-1032 M).* Ibnu
Miskawaih lahir pada abad pertengahan, tepatnya 932 M dan wafat pada tahun 1030 M.
Sepanjang hidupnya, ia dikenal sebagai ahli bahasa, dokter, sejarawan, sekretaris, bendahara, dan
pendidik keturunan para pemuka Dinasti Buwaihi. Karena itu, nama Ibnu Miskawaih tidaklah
asing di kalangan para penguasa, sebab memiliki keterikatan hubungan dengan mereka dan para

ilmuwan pada saat itu, seperti Jabir Ibnu Hayyan, Yahya Ibnu ‘Adi, dan Ibnu Sina."

13 Norman K. Denzin and Yvonna S. Lincoln, Qualitative Research, Synthese, vol. 195 (New York: SAGE Publications,
2018), https://doi.org/10.1007/511229-017-1319x.

14 Bakhrudin All Habsy, “Seni Memehami Penelitian Kuliatatif dalam Bimbingan dan Konseling : Studi Literatur,”
JURKAM: Jurnal Konseling Andi Matappa 1, no. 2 (2017): 90, https://doi.org/10.31100/jurkam.v1i2.56.

15 Zainuddin Muda Z Monggilo, “Analisis Konten Kualitatif Hoaks dan Literasi Digital dalam @Komikfunday,”
Interaksi: Jurnal Ilmu Komunikasi 9, no. 1 (2020): 1-18, https://doi.org/10.14710/interaksi.9.1.1-18.

16 Alimatus Sa’adah and M. Farhan Hariadi, “Pemikiran Ibnu Miskawaih (Religius-Rasional) tentang Pendidikan
dan Relevansinya di Era Indsutri 4.0,” Jurnal Penelitian Keislaman 16, no. 1 (2020): 16-30,
https://doi.org/10.20414/jpk.v16i1.1746.

17 Dewi, Akhlak dan Kebahagiaan: Menapaki Jalan Filosofis Ibnu Miskawaih (Zahir Publishing, 2022).

232 | DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida.

Di balik nama Ibnu Maskawaih, tersemat sebutan filsuf moralis dikarenakan karya-
karyanya tak luput dari pembahasan mengenai akhlak. Seluruh karyanya berjumlah 41 buah
terdiri dari buku dan artikel. Dalam perhatiannya, Maskawaih tak hanya menaruh terhadap etika
tetapi juga ajaran-ajaran moral yang tinggi. Diantara buku karya Ibnu Miskawaih dalam bidang
akhlak/etika antara lain Tahdzib Al-Akhlaq, Tajarib ALUmam, Ta’qub Al-Himam, Thaharat ALNafs,
Alfawz ALAkbar, dan Tartib AlSa’adat.*®

Ibnu Miskawaih dalam pemikirannya banyak merujuk kepada para filsuf Yunani misalnya
Plato dan Aristoteles kemudian diharmonisasikannya dengan nilai-nilai hukum Islam. Misalnya
pemikiran Aristoteles mengenai kebahagiaan sebagai puncak kebaikan manusia, yang dirinci
lebih lanjut oleh Ibnu Miskawaih menjadi kebahagiaan sebagai akhir dari implementasi
kekhalifahan. Sebuah posisi yang dimiliki manusia sebagai hasil dari evolusi kosmik, yang
diperoleh berkat keunggulan sifat khasnya, yakni kemampuan bernalar.'®* Menurut Miskawaih,
jiwa manusia memiliki kecenderungan yang sejalan dengan sifat-sifat utama yang dimilikinya.
Sifat-sifat utama ini terbagi menjadi tiga, yaitu keberanian, keinginan, dan kemampuan bernalar.
Sementara itu, jiwa juga memiliki tiga keutamaan, yaitu kesederhanaan, keberanian, dan

kebijaksanaan.?

Konseptualisasi Pendidikan Akhlak Perspektif Ibnu Miskawaih
Konsep Hakikat Manusia sebagai Landasan Filsafat Moral Ibnu Miksawaih

Dalam filsafat Ibnu Miksawaih, manusia memiliki struktur badan dan jiwa yang keduanya
memiliki perbedaan signifikan kaitannya dalam pembentukan akhlak. Badan merupakan
substansi material sedangkan ruh adalah substansi immaterial sehingga perbuatan yang
dihasilkan oleh badan berbeda dengan perbuatan yang dihasilkan oleh jiwa. Hal itu dikarenakan
daya pengenalan jiwa tidak harus didahului pengenalan inderawi (badan).?

Ibnu Miskawaih membagi substansi immaterial manusia menjadi tiga jenis, yaitu jiwa
intelektual (alquwwah alnathiqah), jiwa emosional (alquwwah al-ghadabiyyah), dan jiwa instingtif
atau hewani (al-quwwah asysyahwiyah). Jiwa intelektual, yang diidentifikasi sebagai alquwwah al-
nathiqah, dianggap sebagai substansi yang melampaui tubuh fisik dan indrawi, berperan sebagai
pengarah atau pembimbing tubuh manusia. Ibnu Miskawaih menekankan pentingnya menjaga
keseimbangan di antara ketiga jenis jiwa ini agar tidak saling merusak atau mengganggu fungsi
satu sama lain.?

Ibnu Miskawaih menegaskan, bahwa alquwwah alnathigah adalah jiwa yang dapat
membangun peradaban besar bagi umat manusia, sebab di dalamnya selalu terdapat

pertimbangan-pertimbangan setiap perbuatan manusia. Sedangkan alquwwah al-ghadabiyyah (jiwa

18 Dina Khairiah and Ali Wardhana Manalu, “Filsafat Paud: Kajian Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih,” Buhuts Al
Athfal: Jurnal Pendidikan dan Anak Usia Dini 1, no. 1 (2021): 32-46, https://doi.org/10.24952/alathfal.v1i1.3863.
19 Faisal Abdullah, “Konsepsi Ibnu Miskawaih tentang Moral, Etika, dan Akhlak serta Relevansinya bagi Pendidikan
Islam,” JRTIE: Journal of Research and Thought of Islamic Education 3, no. 1 (2020): 1-21.

20 Abdullah.

21 Andini Tiara Almunawaroh, “Konsep Manusia Sempurna Perspektif Ibnu Miskawaih (Telaah Buku Tahdzib Al-
Akhlak),” Jurnal Riset Agama 2, no. 3 (2022): 108-21, https://doi.org/10.15575/jra.v2i3.17988.

22 Ramli and Noer Zamzami, “Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih (Studi Kitab Tahdzib Al-Akhlak),” Jurnal
Sustainable 5, no. 2 (2022).

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683 | 233



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 ...

amarah) dan jiwa syahwiyah tak memiliki kelebihan apapun sebab terdapat pula pada makhluk
lain (hewan). Meski demikian, jiwa amarah dan syahwiyah jika dikendalikan dengan semestinya
dapat memiliki keutamaan.?®

Ibnu Miskawaih selanjutnya menyatakan bahwa manusia hanya dapat disebut sebagai
manusia apabila memiliki satu kesatuan jiwa dan badan. Badan sebagai substansi material adalah
penopang wujud manusia yang bersifat empiris, menempati ruang dan waktu. Badan cenderung
menyukai hal-hal yang sifatnya inderawi, karenanya ia tidak mampu memutuskan benar-salahnya
suatu hal yang telah diperoleh dan dilakukannya.?® Badan dan jiwa dalam perspektif Miskawaih,
meski berbeda secara substansial tetapi memiliki hubungan yang erat. Keterpaduan antara badan
dan jiwa dalam fungsionalnya akan menciptakan kehidupan dalam diri manusia, demikian pula
apabila jiwa dan badan tak memiliki keterpaduan maka akan menimbulkan kematian.? Dengan
demikian, apa yang terjadi pada jiwa akan mempengaruhi keadaan badan begitupun sebaliknya.

Pada skema pembagian jiwa seperti di atas, Ibnu Miksawaih menyebut istilah jiwa dengan
terma ‘fakultas’, yang selanjutnya dibagi menjadi tiga yaitu alquwwah alnathiqah sebagai fakultas
raja, alquwwah alghadabiyyah dan alquwwah asysyahwiyah sebagai fakultas binatang buas.?®
Menurut Ibnu Miskawaih, fakultas raja menjadi pembeda sekaligus kelebihan manusia diantara
makhluk lainnya dan mampu membekali manusia untuk membangun peradaban. Ibnu
Miskawaih menambahkan, bahwa fakultas berpikir ini akan berkembang dengan baik apabila
senantiasa dimaksimalkan potensinya untuk memperoleh ilmu pengetahuan dan
menghindarkan diri dari hal-hal badaniyah, sehingga orang yang bijak adalah orang yang dapat
menjadikan fakultas raja-nya menjadi pengendali syahwat dan amarahnya.?”

Selanjutnya adalah fakultas amarah atau fakultas binatang buas. Tingkatan fakultas ini
berada di tengah-tengah antara fakultas raja dan fakultas syahwiyah. Perbuatan yang timbul dari
jiwa amarah dapat berupa berani menghadapi bahaya, marah, ingin berkuasa, menghargai diri,
dan menginginkan penghormatan. Dalam pandangan Miskawaih, fakultas ini tak perlu
dimatikan, melainkan dikendalikan dengan semestinya. Manusia memiliki rasa amarahnya
masing-masing, tetapi yang berhasil mengendalikannya itulah manusia yang mulia.?®

Setelah melalui fakultas raja dan amarah, tingkatan terendah yaitu fakultas syahwiyah. Daya
nafsu (syahwiyah) adalah istilah yang mengacu pada dorongan biologis manusia. Dalam konteks
ini, kecenderungan manusia lebih condong pada sifat-sifat kebinatangan. Daya ini lebih terpusat
pada dorongan untuk memenuhi kebutuhan hidup serta mencari kepuasan indrawi, seperti
makan, minum, hubungan seksual, dan sebagainya. Menurut Ibnu Miskawaih, jika seseorang
hanya mengikuti dorongan yang berasal dari daya nafsu ini, mereka cenderung mengembangkan

sifat-sifat negatif seperti kesombongan, tipu daya, kepengecutan, dan karakter serupa lainnya.?

23 Bakri, “Pemikiran Filsafat Manusia Ibnu Miskawaih: Telaah Kritis Atas Kitab Tahdzib Alakhlaq.”

24 Bakri.

25 Miskawaih, Menuju Kesempurnaan Akhlak: Buku Dasar Pertama Tentang Filsafat Etika (Mizan, 1994).

26 Miskawaih.

27 Bakri, “Pemikiran Filsafat Manusia Ibnu Miskawaih: Telaah Kritis Atas Kitab Tahdzib Alakhlaq.”

28 Bakri.

2% Almunawaroh, “Konsep Manusia Sempurna Perspektif Ibnu Miskawaih (Telaah Buku Tahdzib Al-Akhlak).”

234 | DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida.

Dari pemaparan di atas, maka telah diketahui bahwa Ibnu Miskawaih cenderung
menekankan pemikirannya kepada jiwa tanpa mengesampingkan substansi badan sebagai
komponen penting lainnya dalam diri manusia. Jiwa harus senantiasa disucikan dari nafsu-nafsu
badaniah sehingga kembali menempati tempat yang mulia.

Tujuan Pendidikan

Terdapat tiga macam tujuan pendidikan sebagaimana pemikiran Miskawaih, yaitu
mencetak manusia agar sesuai hakikatnya dengan menjadikan perilaku manusia baik,
menghindarkannya dari derajat tercela, dan mengarahkannya menjadi insan yang sempurna.®
Dalam perspekif Ibnu Miksawaih, pendidikan secara jasmani ditujukan untuk membina fisik
dan intelektual peserta didik, sedangkan secara ruhani ditujukan untuk menyempurnakan
akhlak peserta didik.3!

Selain itu, dalam merumuskan tujuan pendidikan akhlak, Miskawaih mengungkapkan
bahwa tujuannya adalah terciptanya sikap batin yang secara alami mendorong manusia untuk
melakukan perbuatan baik, sehingga mereka dapat mencapai kebahagiaan yang hakiki dan
sempurna.’? Ridwan dan Aisyah menambahkan, Miskawaih menaruh kebahagiaan (as-sa’adah)
sebagai orientasi atau tujuan dari pendidikan akhlak. Menurut Ibnu Miskawaih, pendidikan
akhlak bertujuan membentuk kondisi batin yang mendorong seseorang untuk secara otomatis
berbuat baik, sehingga menghasilkan perilaku terpuji, mencapai kesempurnaan sebagai manusia,
dan meraih kebahagiaan sejati (assa'adah). Sebagai filsuf beraliran assa'adah, ia memandang
kebahagiaan ini bukan sekadar "happiness" dalam arti umum. Assa'adah adalah konsep yang
menyeluruh, mencakup kebahagiaan, kemakmuran, keberhasilan, kesempurnaan, kenikmatan,
dan keindahan.®
Materi Pendidikan

Secara keseluruhan, Ibnu Miskawaih berpendapat bahwa setiap aspek kemanusiaan perlu
mendapatkan pendidikan untuk mencapai tujuan pendidikan secara optimal. Menurut
pandangannya, tujuan tersebut dapat dicapai melalui dua jenis ilmu, yaitu al-‘ulum alfikriyyah dan
al-‘ulum alhissiyat. Al-‘ulum alfikriyyah berhubungan dengan pemikiran, sementara al-‘ulum al
hissiyat berkaitan dengan indera. Miskawaih menetapkan adanya materi wajib dalam pendidikan
akhlak Islam, yaitu shalat, puasa, dan sa’i. Sedangkan materi wajib untuk jiwa manusia adalah
aqgidah, tentang bagaimana mengesakan Allah akan ke-Maha Besar-anNya. Kemudian materi
yang ditujukan untuk kebutuhan hubungan sesama manusia diantaranya adalah ilmu tentang
pertanian, perkawinan, peperangan, dan lain-lain.?*

Segala materi yang belum disebutkan, Miskawaih menyetujui agar dimasukkan ke dalam

pendidikan akhlak jika masih terdapat hubungan dengan pengabdian kepada Tuhan, misalnya

30 Mulkul Farisa Nalva, “Pendidikan Karakter Perspektif Ibnu Miskawaih,” Jurnal PAI Raden Fatah 2, no. 1 (2020).
31 Nalva.

32 Rohmaniyah, Pendidikan Etika: Konsep Jiwa dan Etika Perspektif Ibnu Miskawaih dalam Kontribusinya di Bidang
Pendidikan (UIN Maliki Press (Anggota IKAPI), 2010).

3 Ridwan and Nur Aisyah, “Konsep Pendidikan Akhlak Pemikiran Ibnu Miskawaih dalam Kitab Tahdzib Al-
Akhlak,” Bashrah 2, no. 1 (2022): 68-85, https://doi.org/10.58410/bashrah.v2i1.445.

34 Rohmaniyah, Pendidikan Etika: Konsep Jiwa Dan Etika Perspektif Ibnu Miskawaih dalam Kontribusinya di Bidang
Pendidikan.

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683 | 235



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 ...

ilmu mathiq, ilmu sastra dan Bahasa, ilmu geometri serta matematika.®® Mengutip pernyataan
Majid, Ibnu Miskawaih memandang manusia sebagai makhluk rasional yang harus
menggunakan akal untuk memahami syariat dan filsafat demi mencapai keseimbangan (wasath).
Ia menekankan pentingnya interaksi sosial dan pengasahan akal (al-‘agl almustafad) agar mampu
menerima hikmah dari akal aktif. Ibnu Miskawaih bersikap terbuka terhadap semua jenis ilmu,
tanpa membedakan antara ilmu agama dan non-agama.3®

Urgensi Lingkungan Dalam Pendidikan Akhlak

Sebagai makhluk sosial, Ibnu Miskawaih berpemikiran bahwa manusia memerlukan
lingkungan baik dari luar dirinya. Kaitannya dengan lingkungan pendidikan, secara eksplisit
Ibnu Miskawaih tidak menyebutkan adanya pembagian khusus seperti lingkungan sekolah,
keluarga, dan masyarakat tetapi menyebutkannya secara umum. Misalnya lingkungan sekolah
dengan cara membahas mengenai pendidik dan peserta didik, lingkungan keluarga dengan
membahas hubungan antara orangtua dan anak, dan seterusnya.?”

Manusia memiliki tabiat untuk memelihara dirinya sendiri, karena itu ia selalu berusaha
untuk mencari dan memperoleh dengan manusia sejenisnya. Pertemuan yang intens akan
memberikan apa yang dibutuhkan manusia tersebut, misalnya dengan shalat Jumat, shalat
berjamaah, shalat hari raya, dan haji*® sehingga pada dasarnya pelaksanaan syariat adalah salah
satu bagian pentng dalam ranah pendidikan jiwa/akhlak manusia dalam hal penguatan akidah
dan pembinaan hubungan baik antara sesama manusia. Hal ini selaras dengan apa yang
dikemukakan oleh Ahmad, dkk., bahwa Ibnu Miskawaih sendiri menyatakan bahwa moral
manusia bisa berubah, sehingga aturan syariat, nasihat, dan tradisi perlu dijaga. Perubahan
akhlak dapat menjadi baik jika dipengaruhi lingkungan dan orang yang baik, namun juga bisa
memburuk jika terpengaruh oleh lingkungan atau perilaku buruk orang lain.*

Konsep Guru Ideal

Menurut Miskawaih, pendidik pertama dalam kehidupan seorang anak adalah orang tua,
karenanya orang tua harus menjalin hubungan harmonis dengan anak dengan bingkai cinta dan
kasih sayang.*® Begitu seorang anak memasuki usia sekolah, maka orang tua menempatkan ke
dalam sekolah atau lembaga pendidikan. Pada konteks inilah, menurut Miskawaih seorang
pendidik harus berkompetensi secara profesional, karena kedudukan pendidik profesional lebih
tinggi dari orang tua kandung.*! Juarman, dkk. melengkapi, proses pendidikan akhlak terhadap
anak berawal dari ketaatan (taklid), namun seiring waktu perlu dipahamkan alasan moral di balik

aturan tersebut. Kasih sayang menjadi dasar hubungan pendidik dan peserta didik, dimana cinta

35 Rohmaniyah.

36 Ach Nurholis Majid, “Landasan Filosofis Pendidikan Akhlak Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih,” Fakta: Jurnal
Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2022): 1, https://doi.org/10.28944/fakta.v2i1.697.

37 Rohmaniyah, Pendidikan Etika: Konsep Jiwa dan Etika Perspektif Ibnu Miskawaih dalam Kontribusinya di Bidang
Pendidikan.

38 Rohmaniyah.

39 Ahmad Rendy Hermawan et al., “Warisan Ibnu Miskawaih Revitalisasi Pendidikan Akhlak Islam di Era Digital,”
Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2023): 132-45,
https://doi.org/10.24235/tarbawi.v8i1.13853.

40 Arifin, Pemikiran-Pemikiran Emas Para Tokoh Pendidikan Islam dari Klasik hingga Modern, ed. IRCiSoD, 2017.

41 Arifin.

236 | DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida.

anak kepada guru bahkan ditempatkan di atas cinta kepada orang tua, karena guru membentuk
jiwa dan membimbing menuju kebahagiaan sejati.*?

Pendidik (guru) harus mendapat rasa cinta lebih besar dari orang tua sebab berperan lebih
besar dalam mendidik karakter/jiwa anak agar mendapatkan kearifan dan kebahagiaan sejati.
Ringkasnya, guru merupakan pendidik ruhani bagi anak/peserta didik. Miskawaih selanjutnya
juga menegaskan bahwa bukan sembarang guru yang dapat menempati derajat kemuliaan
tersebut. Hanya guru sejati, seperti guru spiritual atau guru kebijaksanaan (almw’allim al-hikmah),
yang memiliki kedudukan sangat mulia karena mampu memimpin muridnya menuju cahaya
Tuhan. Menurut Ibnu Miskawaih, beberapa konsep guru ideal meliputi sifat dapat dipercaya,
berpengetahuan luas, dicintai, dan memiliki reputasi positif di masyarakat. Selain itu, seorang
guru juga harus memiliki akhlak yang mulia agar menjadi teladan, di samping kepandaian atau

intelektualitas yang dimilikinya.*®

Pembahasan
Relevansi Pemikiran Ibnu Miskawaih Terhadap Pendidikan Era 5.0

Era Society 5.0, menurut Mayumi, adalah sebuah konsep yang mengacu pada kehidupan
masyarakat yang mengutamakan manusia dan teknologi (berpusat pada manusia dan berbasis
teknologi), yang diprakarsai oleh Jepang. Era 5.0 muncul sebagai kelanjutan dari revolusi industri
4.0, yang dianggap telah meremehkan peran manusia. Dalam konsep Society 5.0, manusia
diharapkan dapat mencapai keseimbangan dalam beberapa aspek, yaitu emosional, intelektual,
fisik, sosial, dan spiritual.**

Society 5.0 dipahami sebagai masyarakat super cerdas yang memanfaatkan kemajuan
teknologi untuk mengatasi berbagai masalah sosial. Berbagai fasilitas dan inovasi terbaru yang
muncul di era 4.0, seperti Internet of Things (internet untuk segala hal), kecerdasan buatan
(artificial intelligence), big data (data dalam jumlah besar), dan robot, semuanya dirancang dan
didedikasikan untuk kemajuan umat manusia. Secara jelas, era Society 5.0 adalah era di mana
masyarakat berfokus pada manusia dengan teknologi sebagai fondasinya.*

Society 5.0, sebagai era baru, memberikan pengaruh terhadap berbagai aspek kehidupan,
terutama di bidang pendidikan. Meskipun teknologi canggih yang muncul dari revolusi industri
sebelumnya dapat menimbulkan dampak negatif, teknologi tersebut juga dapat diolah dan
dikembangkan untuk memberikan manfaat positif dalam perkembangan dan kemajuan
pendidikan. Kaitannya dengan strategi dalam bidang pendidikan menghadapi era society 5.0,
maka selazimnya diadakan suatu pembaharuan bagi teori-teori pendidikan. Dengan menelaah

dan menganalisis serta merelevansikan pemikiran tokoh terdahulu dan para filsuf dapat menjadi

42 Juarman, Happy Susanto, and Rido Kurnianto, “Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Buya Hamka dan Ibnu
Miskawaih serta Relevansinya terhadap Pengembangan Pendidikan Islam,” JMP: Jurnal Mahasiswa Pascasarjana 1,
no. 1(2020): 37-74, http://studentjournal.umpo.ac.id/index.php/JMP.

3 Arifin, Pemikiran-Pemikiran Emas Para Tokoh Pendidikan Islam dari Klasik hingga Modern.

4 Suherman et al., INDUSTRY 4.0 vs SOCIETY 5.0 (Jawa Tengah: CV. Pena Persada, 2020).

4 M. Tksan Kahar et al., “Pendidikan Era Revolusi Industri 4.0 Menuju Era Society 5.0 di Masa Pandemi Covid
19,” Moderasi: Jurnal Studi Ilmu Pengetahuan Sosial 2, no. 1 (2021): 58-178,
https://doi.org/10.24239/moderasi.vol2.iss 1.40.

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683 | 237



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 ...

dasar dari pengembangan pendidikan agar dapat secara utuh terealisasikan dalam kenyataan
kehidupan di masa depan.

Ibnu Miskawaih sangat mengutamakan pendidikan moral di samping perolehan
kenikmatan jasmani, harta maupun kekuasaan. Ketiga hal tersebut harus berbanding lurus dan
saling menyeimbangkan satu sama lainnya. Kehidupan manusia tidaklah semata-mata zuhud dan
penuh dengan penolakan, tetapi lebih kepada penyesuaian dan kompromi antara jasmani dan
rohani. Berangkat dari pemikiran ini, maka konsep tersebut memiliki relevansi tetapi dengan
catatan sedikit modifikasi supaya orientasi utama pendidikan tak hanya sebatas duniawi
melainkan ukhrawi.

Pada ranah akhlak, dalam filsafatnya Ibnu Miksawaih menyatakan bahwa akhlak
merupakan gambaran dari keadaan jiwa. Miskawaih membagi akhlak menjadi dua bagian, yaitu
akhlak alamiah dan akhlak yang bertolak dari jiwa. Akhlak inilah yang selanjutnya menjadikan
manusia agar bertindak tanpa berpikir maupun melakukan pertimbangan atas segala
tindakannya. Ibnu Miksawaih juga berpendapat bahwa akhlak dapat dilatih dan dibiasakan
meski pada mulanya berat serta banyak memerlukan pertimbangan dan pemikiran.*® Penjelasan
ini selaras dengan temuan Riami, dkk., yang menyatakan bahwa kondisi jiwa berasal dari dua
hal: fitrah (sifat alami) dan hasil pembentukan melalui kebiasaan dan karakter. Awalnya, perilaku
bermoral muncul dari pertimbangan dan pemikiran, namun dengan bimbingan, latihan, dan
kebiasaan yang terus-menerus, ia berkembang menjadi akhlak. Akhlak, meskipun berakar dari
fitrah, dapat berubah dan berkembang melalui disiplin dan nasihat yang baik, khususnya pada
masa muda.®’

Berangkat dari pemahaman di atas, maka pendidikan karakter/akhlak didasarkan atas
doktrin jalan tengah, yaitu keseimbangan, harmoni atau posisi tengah antara dua ekstrim baik
dan buruk dalam jiwa manusia.*®

Pendidikan moral/akhlak akan berjalan dengan efektif apabila melalui pembiasaan seperti
halnya seorang anak kecil yang diperintahkan orangtuanya agar membiasakan sesuatu, maka
anak tersebut akan melakukannya tanpa harus mengetahui terlebih dahulu makna di balik
perintah orangtuanya. Inilah yang menjadi proses penting sebagai langkah awal pembentukan
akhlak. Peran orang tua sebagai pendidik pertama bagi anak sangat menentukan bagi
perkembangan akhlaknya, dalam hal ini hubungan harmonis dalam bingkai kasih sayang perlu
diterapkan. Semakin lama seseorang melakukan sesuatu, maka sesuatu tersebut akan merekat
dengannya sehingga tidak akan terpisahkan dalam kehidupannya.*® Selain itu, dapat juga dengan
meluaskan pikiran, berteman dengan selektif, membaca dan meneladani perjuangan para tokoh
dan pemikir.

Orang tua sebagai pendidik pertama bagi anak perlu memiliki sifat gigih untuk

menanamkan perasaan cinta Al-Qur’an dan Islam kepada anak. Bunayar, dkk. menjelaskan,

4 Abdullah, “Konsepsi Ibnu Miskawaih tentang Moral, Etika, dan Akhlak serta Relevansinya bagi Pendidikan
Islam.”

47 Riami Riami, Devy Habibi Muhammad, and Ari Susandi, “Penanaman Pendidikan Akhlak pada Anak Usia Dini
Menurut Ibnu Miskawaih dalam Kitab Tahdzibul Akhlak,” Falasifa : Jurnal Studi Keislaman 12, no. 02 (2021): 10-
22, https://doi.org/10.36835/falasifa.v12i02.549.

48 Arifin, Pemikiran-Pemikiran Emas Para Tokoh Pendidikan Islam dari Klasik hingga Modern.

4 Busroli, “Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih dan Imam Al-Gazali dalam Pendidikan Karakter di Indonesia.”

238 | DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida.

bahwa dalam keluarga, anak-anak perlu diajarkan bahwa Al-Qur’an adalah pedoman hidup
utama. Orang tua dan guru berperan penting dalam membimbing mereka, terutama dalam
membaca dan menulis Al-Qur’an, sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. AtTahrim [66:6].
Problemnya adalah tidak semua orang tua mampu secara mendalam memahami ajaran agama.
Karena itu, Islam menjadi jembatan dalam memperkuat pendidikan agama dan membentuk
akhlak sesuai syariat. Ini artinya, meski ada keterbatasan, orang tua tetap perlu gigih mendidik,
atau mempercayakan pendidikan anak kepada lembaga Islam yang berbasis Al-Qur’an.®

Wilke dan Baker mengamini peran orang tua yang signifikan dalam pembentukan karakter
anak. Dalam penelitiannya, dinyatakan terdapat hubungan dua arah antara pola asuh orang tua
dan perkembangan moral anak selama masa kanak-kanak. Kasih sayang, perhatian emosional,
dan respons orang tua yang hangat berperan penting dalam membantu anak memahami dan
menjalani nilai-nilai moral. Selain pengaruh orang tua terhadap anak, anak juga bisa
memengaruhi sikap dan perilaku orang tua, sehingga membentuk hubungan timbal balik.
Meskipun anak biasanya melihat orang tua sebagai sosok yang berwenang, mereka juga bisa
mendorong perubahan dalam cara orang tua merespons mereka. Pemahaman ini penting untuk
merancang program parenting yang lebih efektif, yang tidak hanya mengajarkan pentingnya kasih
sayang dan komunikasi terbuka, tapi juga mengakui peran aktif anak dalam proses pendidikan
moral. Program semacam ini dapat membantu orang tua membimbing anak mereka menjadi
pribadi yang bermoral.*!

Konsep pemikiran Ibnu Miskawaih dalam pendidikan akhlak pada dasarnya juga dilandasi
oleh pemahaman bahwa manusia memiliki empat kebaikan pokok, yaitu kearifan,
kesederhanaan,  keberanian, @ dan  keadilan. = Kearifan = hakikatnya = merupakan
kelebihan/keistimewaan dari jiwa berpikir berupa segala sesuatu bersifat Ilahiyah dan
manusiawi. Sedangkan sederhana merupakan kelebihan dari hawa nafsu apabila seseorang
berhasil mengendalikan hawa nafsu berdasarkan pertimbangan baiknya sehingga dia tak menjadi
budak dari hawa nafsunya. Keberanian, merupakan kelebihan dari jiwa amarah yang muncul jika
jiwa berpikir tak dapat menyumbangkan pertimbangan/penilaiannya terhadap sesuatu yang
membahayakan. Selanjutnya yaitu keadilan adalah sesuatu yang muncul sebagai implikasi dari
keselarasan antara kearifan, kesederhanaan, dan keberanian.®?

Relevansi pemikiran Ibnu Miskawaih dapat ditemukan dalam Pasal 1 UU Sisdiknas tahun
2003, yang menyatakan bahwa tujuan pendidikan adalah untuk mengembangkan potensi peserta
didik agar memiliki kecerdasan serta akhlak yang baik. Terbentuknya insan cerdas dan karakter
mulia sesuai norma dan agama adalah orientasi dari pendidikan nasional Indonesia. Oleh karena
itu, ada 11 nilai yang perlu dimiliki oleh generasi bangsa untuk menghadapi tantangan global,
yaitu nilai spiritualitas-keagamaan, tanggung jawab, integritas, dan pemahaman tentang

kematian, nilai saling menghormati/menghargai dan rasa kasih sayang, nilai amanah dan

50 Bunayar and Sutrisno, M Choirul Muzaini, Anis Mahmudah, “Sumber Primer Pendidikan Islam sebagai Upaya
Membentuk Akhlak Anak Generasi Penerus Bangsa (Kajian terhadap Al-Qur’an dan As-Sunnah tentang
Pendidikan),” DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 (2023): 90-108.

51 Jessica Wilke and Erin Ruth Baker, “Stability and Cross-Lagged Associations between Parenting and Children’s
Moral = Self,” Journal of Applied Dewvelopmental Psychology 97, no. August 2024 (2025): 101766,
https://doi.org/10.1016/j.appdev.2025.101766.

52 Miskawaih, Menuju Kesempurnaan Akhlak: Buku Dasar Pertama Tentang Filsafat Etika.

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683 | 239



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 ...

kejujuran, nilai persahabatan, kerjasama, demokrasi, kepedulian, percaya diri, kreativitas, kerja
keras dan ketekunan, disiplin dan keteguhan pendirian, kesabaran dan kerendahan hati, serta
nilai teladan dalam kehidupan, semangat, dan rasa ingin tahu.>?

Pendidikan karakter menurut Ibnu Miskawaih dapat dilaksanakan secara mikro maupun
makro karena sifat atau nilai kemanusiaan dalam pemikirannya menjadi bagian integral dari
karakter universal manusia Indonesia yang mayoritas beragama Islam.>* Dalam perspektif praksis,
maka konsep Ibnu Miskawaih ini dapat pula dimasukkan ke dalam kurikulum 2013 dimana
pada setiap aspek pembelajarannya terdapat aspek afektif atau sikap spriritual maupun sosial
peserta didik. Khusus dalam konteks pendidikan Islam, maka nilai-nilai yang tercipta dalam
karakter peserta didik adalah yang bersumber kepada Al-Qur’an dan hadis.

Berkaitan dengan narasi sebelumnya, Solikhah dan Khoiriyah menjelaskan, pendidikan
karakter bertujuan membentuk mental dan kepribadian generasi bangsa di masa depan. Namun,
minimnya kesadaran dan kemampuan pendidik dalam menerapkan pendidikan karakter
menjadi tantangan yang perlu segera diatasi. Guna merekonstruksi pendidikan karakter di era
modern, beberapa langkah dapat diambil, seperti membangun hubungan personal antara
pendidik dan peserta didik, memberi teladan oleh seluruh tenaga pendidik, serta menerapkan
sistem pendidikan karakter yang berlandaskan Al-Qur’an dan Sunnah melalui empat tahapan:
pengalaman belajar, refleksi, tindakan, dan evaluasi.®

Dalam pemikirannya, Miskawaih menekankan bahwa pendidikan moral atau akhlak harus
didasarkan pada doktrin jalan tengah. Secara umum, yang dimaksud dengan doktrin jalan
tengah menurut Ibnu Miskawaih adalah keseimbangan, keharmonisan, dan kemuliaan, yaitu
posisi yang terletak di antara ekstrem kelebihan dan ekstrem kekurangan pada setiap aspek jiwa
manusia.*® Agar memudahkan, maka berikut adalah tabel dari konsep pendidikan akhlak Ibnu

Miksawaih:
Tabel 1. Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miksawaih

No Ekstrem Kekurangan Posisi Tengah Ekstrem Kelebihan
1 Kedunguan (Al-Balah) Kebijaksanaan (Al-Hikmah) Kelancangan (Al
Ifrath)
2 Pengecut (AlJubn) Keberanian (Asy-Syaja’ah) Nekat
(Al Tathawwur)
3 Dingin Hati (AlLKhumud) Menahan diri dan menjaga kesucian Rakus
(AlIffat) (AlSyarah)

Sumber: Nalva dalam “Pendidikan Karakter Perspektif Ibnu Miskawaih.”®’

53 Maragustam, Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter (Yogyakarta: Pascasarjana Fakultas Ilmu
Tarbiyah dan Keguruan, 2018).

% Abidin, “Konsep Pendidikan Islam Ibnu Miskawaih dan Implikasinya bagi Pendidikan Karakter di Indonesia,”
Jurnal Tropis 14, no. 2 (2014).

55 Mar’atus Solikhah and Dhuhrotul Khoiriyah, “Relevansi Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih terhadap
Pendidikan Kontemporer,” Raudhah Proud to Be Professionals : Jurnal Tarbiyah Islamiyah 8, no. 1 (2023): 256-63,
https://doi.org/10.48094/raudhah.v8i1.266.

%6 Nalva, “Pendidikan Karakter Perspektif Ibnu Miskawaih.”

57 Nalva.

240 | DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida.

Dari Tabel 1 di atas, maka dapat dipahami bahwa sifat dasar manusia dapat terdiri dari
baik dan buruk serta dapat pula di posisi tengah. Hal itu bergantung kepada manusia itu sendiri
dalam mengarahkan sifatsifat tersebut. Kaitannya dengan peserta didik, maka apabila
lingkungan sekitarnya selalu mengarahkan pada kebaikan, maka dapat dipastikan peserta didik
cenderung lebih mengembangkan sifat baiknya, begitupun sebaliknya. Oleh karena itu, dalam
rangka pembentukan karakter dibutuhkan karakter pendidik yang baik pula sehingga dapat
menjadi tauladan peserta didiknya. Sesuatu yang bernilai baik yang biasa dilihat kemudian ditiru
akan menjadi karakter bagi peserta didik.

Tabel 2. Metode Pendidikan Akhlak Ibnu Miksawaih

No. Metode Penjelasan

1. Metode Alami (Thabi’i) Manusia memiliki kecenderungan belajar yang mengikuti tahapan
alami sesuai fitrahnya. Pendidikan dimulai dari pemenuhan
kebutuhan dasar seperti makan dan minum, yang membentuk
jiwa syahwiyah (nafsu), lalu meningkat pada jiwa ghadabiyah
(emosi/cinta kasih), dan akhirnya berkembang ke jiwa nathigah
(akal dan pengetahuan). Pendidikan harus mengikuti urutan ini
sesuai perkembangan potensi.

2. Metode Bimbingan Pendekatan ini berfokus pada pemberian nasihat dan arahan,
sebagaimana dicontohkan oleh Lugman kepada anaknya (QS.
Lugman: 13-19). Bimbingan dilakukan dengan bahasa yang halus
dan bijak untuk menanamkan nilai-nilai ketauhidan, adab
terhadap orang tua, dan akhlak mulia lainnya.

3. Metode Teguran dan Jika peserta didik tidak mematuhi nilai-nilai yang telah diajarkan,

Hukuman maka digunakan pendekatan bertahap berupa teguran, ancaman,
dan hukuman. Hukuman bisa bersifat fisik atau psikologis, tetapi
diberikan secara terukur supaya peserta didik kembali pada nilai
yang benar.

4.  Metode Pujian Ketika peserta didik menunjukkan perilaku baik dan menjalankan
syariat, maka perlu diberikan pujian sebagai bentuk penghargaan.
Hal ini menumbuhkan motivasi dan membuat kebajikan terasa
bernilai, sehingga mereka terdorong untuk terus berbuat baik.
Sumber: Masyfufah dan Syaifuddin dalam “Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif Ibnu Miskawaih,”.%®

Selanjutnya dalam konteks guru ideal menurut Ibnu Miskawaih memiliki keterkaitan
dengan pemaparan di atas, sebab guru harus dapat dipercatya, pandai, dicintai, dan bercitra baik
di mata masyarakat. Intelektualitas seorang guru harus seimbang dengan keteladanan yang
dimiliki dalam pribadinya dalam rangka mengantarkan anak/peserta didik menuju cahaya
Tuhan. Guru tidak hanya berperan sebagai penyampai ilmu, tetapi juga penyampai nilai yang
dalam istilah Ibnu Miskawaih disebutkan dengan guru ruhani. Menurut hemat peneliti, maka
konsep tersebut sangat relevan, hanya dapat ditambahkan dengan keterampilan berteknologi
agar tidak tertinggal oleh perkembangan zaman. Guru atau pendidik harus memiliki
keterampilan dalam mengoperasikan aplikasi-aplikasi pendukung pembelajaran. Langkah guru

dalam digitalisasi pembelajaran adalah dalam rangka memotivasi peserta didik sekaligus sebagai

%8 Siti Masyfufah and Muhammad Syaifuddin, “Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif Ibnu Miskawaih,” DIMAR:
Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 02 (2024): 37-50, https://doi.org/10.58577/dimar.v5i02.191.

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683 | 241



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 ...

langkah preventif agar peserta didik tidak menyalahgunakan teknologi dan terjerumus ke arah
yang salah.

Terakhir, mengutip dari apa yang disampaikan oleh Masyfufah dan Syaifuddin, terdapat
beberapa metode dalam pendidikan akhlak menurut Ibnu Miskawaih, diantaranya tersajikan
dalam Tabel 2 diatas.

KESIMPULAN

Pendidikan di era kontemporer baik pendidikan umum maupun Islam dengan seluruh
tantangan yang sangat beragam harus mampu memiliki ketahanan dengan menyajikan konsep
yang lebih adaptif dan akomodatif. Sebagaimana dinyatakan Ibnu Miskawaih bahwa setiap
manusia memiiki empat pokok kebajikan yang terdiri dari kearifan, kesederhanaan, keberanian,
dan keadilan. Di zaman serba digital, degradasi moral juga harus dapat diminimalisir secara
bertahap dan berproses dengan menghadirkan konsep guru ideal. Guru atau pendidik, dalam
hal ini harus berkompetensi dalam beberapa hal, yaitu cerdas, berakhlak, dapat dipercaya,
bercitra baik di mata masyarakat, dan dicintai. Sehingga dari keseluruhan pemikiran Ibnu
Miskawaih dapat disimpuilkan masih memiliki relevansi dengan dunia pendidikan
kontemporer, dengan sedikit tambahan bahwa guru atau pendidik juga harus dapat berteknologi
canggih dalam mengembangkan pembelajaran supaya dapat memotivasi dan menjaga peserta
didik dari penyalahgunaan teknologi.

Penelitian ini dibatasi pada kajian literatur terhadap pemikiran moral Ibn Miskawaih
tanpa pengujian empiris di lapangan, dengan sumber utama yang terbatas serta pendekatan
filosofis yang belum menjangkau aplikasi praktis dalam konteks Pendidikan 5.0 secara
menyeluruh. Penelitian ini dibatasi pada kajian literatur terhadap pemikiran moral Ibn
Miskawaih tanpa pengujian empiris di lapangan, dengan sumber utama yang terbatas serta
pendekatan filosofis yang belum menjangkau aplikasi praktis dalam konteks Pendidikan 5.0

secara menyeluruh.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Faisal. “Konsepsi Ibnu Miskawaih Tentang Moral , Etika Dan Akhlak Serta
Relevansinya Bagi Pendidikan Islam.” Jrtie: Journal of Research and Thought of Islamic
Education 3, no. 1 (2020).

Abidin. “Konsep Pendidikan Islam Ibnu Miskawaih Dan Implikasinya Bagi Pendidikan Karakter
Di Indonesia.” Jurnal Tropis 14, no. 2 (2014).

Almunawaroh, Andini Tiara. “Konsep Manusia Sempurna Perspektif Ibnu Miskawaih (Telaah
Buku Tahdzib Al-Akhlak).” Jurnal Riset Agama 2, no. 3 (2022): 108-21.
https://doi.org/10.15575/jra.v2i3.17988.

Arifin. Pemikiran-Pemikiran Emas Para Tokoh Pendidikan Islam Dari Klasik Hingga Modern. Edited
by IRCiSoD, 2017.

Bakri, Syamsul. “Pemikiran Filsafat Manusia Ibnu Miskawaih: Telaah Kritis Atas Kitab Tahdzib
Alakhlaq.” AlAvaf: Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat 15, no. 1 (2018): 147.
https://doi.org/10.22515/ajpif.v15i1.1102.

242 | DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida.

Bunayar, and Sutrisno , M Choirul Muzaini , Anis Mahmudah. “Sumber Primer Pendidikan
Islam Sebagai Upaya Membentuk Akhlak Anak Generasi Penerus Bangsa (Kajian Terhadap
Al-Qur’an Dan As-Sunnah Tentang Pendidikan).” DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1
(2023): 90-108.

Busroli, Ahmad. “Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih Dan Imam Al-Gazali Dalam Pendidikan
Karakter Di Indonesia.” Islamic Religion Teaching and Learning Journal 4, no. 2 (2019): 238.

Denzin, Norman K., and Yvonna S. Lincoln. Qualitative Research. Synthese. Vol. 195. New York:
SAGE Publications, 2018. https://doi.org/10.1007/s11229-017-1319x.

Dewi. Akhlak Dan Kebahagiaan: Menapaki Jalan Filosofis Ibnu Miskawaih. Zahir Publishing, 2022.

Farug, M. Shoffa Saifillah Al, Ahmad Sunoko, M. Asep Fathur Rozi, and Agus Salim.
“Enhancing Educational Quality through Principals Human Resources Management
Strategies.” ALISHLAH: Jurnal Pendidikan 16, no. 2 (June 25, 2024): 1108-17.
https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i2.5042.

Fuadiy, Moch Rizal, and Siti Novia Rohmah. “Relationship of the Islamic-Religious-Education
Subjects and Covid-19 Pandemic Atmosphere To Student’S Religiosity.” Transformasi 14,
no. 2 (2021): 85-94. https://doi.org/10.5281/zenodo.5832181.

Habsy, Bakhrudin All. “Seni Memehami Penelitian Kuliatatif Dalam Bimbingan Dan
Konseling : Studi Literatur.” Jurkam: Jurnal Konseling Andi Matappa 1, no. 2 (2017): 90.
https://doi.org/10.31100/jurkam.v1i2.56.

Hamim, Nur. “Pendidikan Akhlak: Komparasi Konsep Pendidikan Ibnu Miskawaih Dan Al-
Ghazali.” Ulumuna: Jurnal Studi Keislaman 18, no. 1 (2014).
https://doi.org/10.20414/ujis.v18i1.151.

Juarman, Happy Susanto, and Rido Kurnianto. “Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Buya
Hamka Dan Ibnu Miskawaih Serta Relevansinya Terhadap Pengembangan Pendidikan
Islam.” JMP: Jurnal Mahasiswa Pascasarjana 1, no. 1 (2020): 37-74.

Kahar, M. Iksan, Hairuddin Cika, Nur Afni, and Nur Eka Wahyuningsih. “Pendidikan Era
Revolusi Industri 4.0 Menuju Era Society 5.0 Di Masa Pandemi Covid 19.” Moderasi: Jurnal
Studi Ilmu Pengetahuan Sosial 2, no. 1 (2021): 58-18.
https://doi.org/10.24239/moderasi.vol2.iss1.40.

Khairiah, Dina, and Ali Wardhana Manalu. “Filsafat Paud: Kajian Akhlak Menurut Ibnu
Miskawaih.” Buhuts ALAthfal: Jurnal Pendidikan Dan Anak Usia Dini 1, no. 1 (2021): 32-46.
https://doi.org/10.24952/alathfal.v1i1.3863.

Listari. “Dekadensi Moral Remaja (Upaya Pembinaan Moral Oleh Keluarga Dan Sekolah).” J-
PSH 12, no. 1 (2021).

Maghfiroh, Muliatul. “Pendidikan Akhlak Menurut Kitab Tahzib Al-Akhlag Karya Ibnu
Miskawaih.” Tadyris: Jurnal Pendidikan Islam 11, no. 2 (2016).
https://doi.org/10.19105/tjpi.v11i2.1169.

Mahmud, Akilah. “Akhlak Islam Menurut Ibnu Miskawaih.” Jurnal Agidah 6, no. 1 (2018).
https://doi.org/10.55936/mauizhah.v8i2.4.

Majid, Ach Nurholis. “Landasan Filosofis Pendidikan Akhlak Al-Ghazali Dan Ibnu Miskawaih.”
Fakta: Jurnal Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2022): 1.

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683 | 243



Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0 ...

https://doi.org/10.28944/fakta.v2il.697.

Maragustam. Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter. Yogyakarta: Pascasarjana
Fakultas [Imu Tarbiyah dan Keguruan, 2018.

Miskawaih. Menuju Kesempurnaan Akhlak: Buku Dasar Pertama Tentang Filsafat Etika. Mizan, 1994.

Monggilo, Zainuddin Muda Z. “Analisis Konten Kualitatif Hoaks Dan Literasi Digital Dalam
@Komikfunday.” Interaksi: Jurnal Ilmu Komunikasi 9, no. 1 (2020): 1-18.
https://doi.org/10.14710/interaksi.9.1.1-18.

Mulia, Harpan Reski. “Pendidikan Karakter Analisis Pemikiran Ibnu Miskawaih.” Jurnal
Tarbawi : Jurnal Ilmu Pendidikan 15, no. 1 (2019). https://doi.org/10.23971/mdr.v2i1.1402.

Nalva, Mulkul Farisa. “Pendidikan Karakter Perspektif Ibnu Miskawaih.” Jurnal PAI Raden Fatah
2, no. 1 (2020).

Prasetiya, Benny. “Dialektika Pendidikan Akhlak Dalam Pandangan Ibnu Miskawaih Dan Al-
Gazali.” Intigad: Jurnal Agama Dan Pendidikan Islam 10, no. 2 (2018): 249-67.
https://doi.org/10.30596/intiqad.v10i2.2381.

Ramli, and Noer Zamzami. “Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih (Studi Kitab Tahdzib
Al-Akhlak).” Jurnal Sustainable 5, no. 2 (2022).

Rendy Hermawan, Ahmad, Ahmaddatul Rifqi Nur Azizah, Miftaqul Mardiyah, and Muhammad
Fawaid Caturian. “Warisan Ibnu Miskawaih Revitalisasi Pendidikan Akhlak Islam Di Era
Digital.” AlTarbawi AlHaditsah: Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2023): 132-45.
https://doi.org/10.24235/tarbawi.v8il.13853.

Riami, Riami, Devy Habibi Muhammad, and Ari Susandi. “Penanaman Pendidikan Akhlak Pada
Anak Usia Dini Menurut Ibnu Miskawaih Dalam Kitab Tahdzibul Akhlak.” Falasifa : Jurnal
Studi Keislaman 12, no. 02 (2021): 10-22. https://doi.org/10.36835/falasifa.v12i02.549.

Ridwan, and Nur Aisyah. “Konsep Pendidikan Akhlak Pemikiran Ibnu Miskawaih Dalam Kitab
Tahdzib Al-Akhlak.” Bashrah 2, no. 1 (2022): 68-85.
https://doi.org/10.58410/bashrah.v2i1.445.

Rohmaniyah. Pendidikan Etika: Konsep Jiwa Dan Etika Perspektif Ibnu Miskawaih Dalam
Kontribusinya Di Bidang Pendidikan. UIN Maliki Press (Anggota IKAPI), 2010.

Sa’adah, Alimatus, and M. Farhan Hariadi. “Pemikiran Ibnu Miskawaih (Religius-Rasional)
Tentang Pendidikan Dan Relevansinya Di Era Indsutri 4.0.” Jurnal Penelitian Keislaman 16,
no. 1(2020): 16-30. https://doi.org/10.20414/jpk.v16i1.1746.

Salsabila, Rara, and Hendra Haeruddin. “Tantangan Dan Inovasi Guru Dalam Pembelajaran
PAI Di TK Kenanga Balikpapan.” Journal of Educational Research and Practice 2, no. 1 (March
21, 2024): 60-72. https://doi.org/10.70376/jerp.v2il.92.

Sari, Indri Via Yunita, Estiti Rifngatul Kamila, and Nur Kholis. “Transformasi Model
Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam Menuju Era Society 5,0.” Journal of
Educational Research and Practice 1, no. 1 (November 15, 2023): 28-43.
https://doi.org/10.70376/jerp.v1il.26.

Siti Masyfufah, and Muhammad Syaifuddin. “Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif Ibnu
Miskawaih.” DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 02 (2024): 37-50.
https://doi.org/10.58577/dimar.v5i02.191.

244 | DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam Volume 6 Nomor 2 Juni 2025



Sabililhaq, Awaluddin, dan Nida.

Solikhah, Mar’atus, and Dhuhrotul Khoiriyah. “Relevansi Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu
Miskawaih Terhadap Pendidikan Kontemporer.” Raudhah Proud To Be Professionals : Jurnal
Tarbiyah Islamiyah 8, no. 1 (2023): 256-63. https://doi.org/10.48094/raudhah.v8i1.266.

Suherman, Musnaini, Hadion Wijoyo, and Irjus Indrawan. INDUSTRY 4.0 vs SOCIETY 5.0.
Jawa Tengah: CV. Pena Persada, 2020.

Wilke, Jessica, and Erin Ruth Baker. “Stability and Cross-Lagged Associations between Parenting

and Children’s Moral Self.” Journal of Applied Developmental Psychology 97, no. August 2024
(2025): 101766. https://doi.org/10.1016/j.appdev.2025.101766.

DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN: 2579-3683 | 245



	Dialektika Pendidikan Akhlak Era 5.0: Studi Analisis Pemikiran Ibnu Miskawaih
	PENDAHULUAN
	METODE PENELITIAN
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	KESIMPULAN
	DAFTAR PUSTAKA


